# GIORDA: NO BRVNO

Nolano.

De la causa, principio, et Vno.

A L' Illustrissime Signer di Mauuissiero.



Stampato in Venetia.

Anno. M. D. LXXXIIII.





### PROEMI

ALE EPISTO-

la, scritta all'illustrissimo Sig. Michel di Castel-

noue, Signor di Maunissiero, Coneressalto, et di Ionuilla. Canaltier de l'ordine del Re Christiantissimo. Conseglier del suo prinato conseglo, Capitano di 50, huomini d'arme et Ambas-

ciator alla Serenissima Regina d'Inghilterra.



Llustrisimo, et vanico caualliero, s'io riuolgo gl'occhi della consideratione a remirar la uostra longanimità, perseueranza, et sollecitudine, concui giongendo ussicio ad

nfficio, beneficio à beneficio, m' hauete vinto vbligato et firetto: et folete superare ogni difficultà, scampar da qualfiuogla periglo, et ri dur à fine tutti uostri bonoratissimi dislegni uegno à scorgere quanto propriamente ui conuieve quella generola diuisa, con la quale ornate il uostro terribil cimiero. Doue quel liquido humore, che suamemente paga, mentre continuo, et spesso stilla, per forza di perseueranza rammolla, incaua, doma, spezza, et ispiana: un' certo, denso, aspro,

duro, et ruuido fasso.

Se da l'altro lato mi riduco-à mente come (lasciando gl'altri uostri honorati gesti da canto) per ordination diuina, et alta proui denza et perdestinatione, mi fiete sufficiente et faldo difenfore ne gl' ingiufti oltraggi ch' io patisco (doue bisognaua che fusse un'ani mo ueramente heroico per non dismetter le braccia, desperarsi, et darsi uinto à si rapido tor rente di criminali imposture, con quali à tutta possa m' haue fatto empeto l' inuidia d' igno ranti, la prefuntion di sophisti, la detrattion di maleuoli, la murmuration di seruitori, gli sufurri di mercenarii, le contradittioni di dome ftici, le suspitioni di stupidi, gli scrupoli di riportatori, gli zeli d' ypocriti , gl' odii di barbari, le furie di plebei, furori di popolari, lamenti di ripercoffi, et uoci di castigati. Oue altro non manchaua ch' un discortese, pozzo, et malitiofo sdegno feminile, di cui le false lachrime soglon effer piu-potenti, che

quantofiuogla tumide onde, et rigide tempeste di presuntioni, inuidie, detrattioni, more morii, tradimenti, ire, sdegni, odii, etfu rori) ecco ui ueggio qual faldo , fermo, et constante scoglo : che riforgendo et mostran do il capo fuor di gonfio mare, ne per irato cielo, ne per horror d'inuerno, ne per niolen te scoffe di rumide onde ne per stridenti aerie procelle, ne per ui olento foffio d' Aquiloni punto si fcagla, fi muone, & fi fcuote: ma tanto piu si rinuerdisce, et di fimil sustanza s' incota, et si rinueste. Voi dumque dotato di doppia uirtu, per cui son potentissime le liquide et amene stille, et uanissime l'onde rigide, et tempestose : per cui contra le goccie firende fi fiacco il fortunato faffo, et contra gli flutti forge si potente il trauaglato fcoglo: fiete quello che medesimo si rende sicuro et tranquillo porto alle uere mule, et ruinofa roccia in cui vegnano à fuanirfi le falle muni tioni de impetuosi disfegni de lor nemiche nele. Io dumque, qual neffun giamai poté acenfar per ingrato, nullo uituperó per discorte fe, et di eus non é chi giuftamente lamentar fi poffa : Io odiato da ftolti, dispreggiato da uili, biasimato da ignobili, uituperato da fur fanti, et perleguitato da genii bestiali. amato da fauii, admirato da dotti , magnificato da grandi, stimato da potenti, et fanorito da gli Dei,

.

i

i

i

lo per tale tanto fauore da uoi già ricettato, modrito, difefo, liberato, ritenuto in faluo,

mantenuto in porto; come scampato per uoi da periglosa et gran tempesta : à voi consacro questa anchora, queste sarre, queste fiaccare ue le, et queste à me più care, et al mondo future piu pretiole merci , à fine che per uottro fatiore non si sommergano dall' iniquo, turbu lento, et mio nemico Oceano . Queste nel facrato tempio de la fama appele, come laran potenti contra la poteruia de l'ignoranza, et noracità del tempo; costi renderanno eterna zestimonianza dell'inunto fanor uostro: à fin che conosca il mondo che questa generosa et diuina prole inspirata da alta intelligenza, da regolato sensoconceputa, et da Nolana Mufa parturita, per uoi non é morta entro le fafde,et oltre fi promette uita: mentre questa ter ra col fuo uiuace dorfo perraffi fuoltando all' eterno aspetto de l'altre stelle lampegianti.

Ecconi quella specie di philosofia nella qua le certa et ueramente si ritrona quello che ne le contrarie, et diuerse uanamente si cerca, et prim-ramente con somma breuitá ui porgo per cinque dialogi tutto quello che par che faccia alla contemplation reale della causa,

principio, et uno.

#### Argomento del Primo Dialogo.

Oue nel primo dialogo hauete una apolo gia, ó qualch' altro non só che, circa gli cin que dialogi intorno la cena de le ceneri. &c. Nel

#### Argomento del Secondo Dialogo.

Nel Dialogo secondo hauete primamente la raggione della difficultá di tal cognitione: per sapere quanto il conoscibile oggetto sia allontanato dalla cogniscitiua potenza.

Secondo in che modo et per quanto dal can fato et principiato uien chiarito il principio et causa. Terzo quanto conferisca la cognition della sustanza de l'universo alla noticia di quello da cui há dependenza, Quarto per qual mezzo et uia noi particolarmente tentia mo di conoscere il primo principio. Quinto la differenza et concordanza, identità et diuersita, trà il significato da questo termino (Causa) et questo termino (Principio.) Sesto qual fia la causa la quale si distingue in efficié te, formale et finale: et in quati modi é nomi nata la causa efficiéte, et con quante raggioni é conceputa. Come questa causa efficiente é in certo modo intima alle cose naturali, per esse re la natura istessa: et come é in certo modo esteriore à quelle. Come la causa formale é congionta à l'efficiente, et é quella per cui l' efficiente opera; et come la medesima uien suscitata dall' efficiente dal grembo de la mate ria. Come coincida in un soggetto principio, l'efficiente, et la forma; et come l'una causa é distinta da l'altra. Settimo la differenza trá la causa formale universale, la quale é una anima, per cui l'uniuerso infinito (come infini-

F.4.

to) non é uno animale positiva, ma negativa mente, et la causa formale particulare moltiplicabile, é moltiplicata in infinito, la quale quanto é in un soggetto piu generale et supe riore, tanto é pin persetta: onde gli granda animali quai sono gl'astri denno esser stimati in gran comparatione piu divini, cioé piu intelligenti senza errore, et operatori

fenza difetto.

Ottauo che la prima et principal forma na turale, principio formale, et natura efficiente, é l'anima de l'universo: la quale é prin cipio di uita negetatione et senso in tutte le cole, che uiuono, uegetano, et senteno. et fi hà per modo di conclusione . che é cosa in degna di rational suggetto posser credere che l'uniuerso et altri suoi corpi principali sieno inanimati; essendo che da le parti et escrementi di quelli deriuano gl'animali che noi chiamiamo perfettissimi. Nono che non écola si mancha, rotta, diminuta, et imperfetta, che per quel che há principio forma le, non habbia medesimamente anima, benche non habbia atto di supposito che noi dici amo animale. Et fi conchiude con Pythago ra et altri che non in uano hanno aperti gli occhi, come un spirito immenso secondo di uerle raggioni et ordini, colma, et contiene il tutto. Decimo se viene ad fare intedere che es fendo questo spirito persistente insieme con la materia la quale gli Babiloni et Perfi chiama so ombra: et essendo l'uno et l'altra indisso lubili:

Inbili : é impossibile che in punto alchuno co ... fa ueruna uegga la corrottione, ó uegna á morte secondo la sustanza ; benche secondo certi accidenti ogni cosa si cangie di uolto, es si trasmute hor sotto una, hor sotto un' altra compositione, per una ò per un' altra disposi tione, hor questo hor quell' altro esfere lasciando, et repiglando. Vadecimo che gli Aristo teleci, Platonici, et altri Sophisti non han co nosciuta la sustanza de le cose, et si mostra chi aro che ne le cose naturali quanto chiamano fustanza oltre la materia, tutto é purissimo accidente. Et che da la cognition de la uera forma s' inferisce la uera notitia di quel che sia uita, et di quel che fia morte: et spento à fatto il terror uano et puerile di questa; si conosce una parte de la felicità che apporta la nostra contemplatione, secondo i' fondamen ti de la nostra philosofia : atteso che lei togle il fosco uelo del pazzo sentimento, circa l'Or co, et auaro Caronte, onde il piu dolce de la nostra uita ne si rape, et auelena. Duodecimo fi distingue la forma non secondo la raggion instantiale per cui é vna; ma seçondo gl'atti et essercitii de le facultose potéze, et gradi spe cifici de lo ente che viene à produre. Terzodecimo si conchiude la uera raggion definitiua del principio formale; come la forma sia spe cie perfetta, distinta nella materia secondo le accidentali dispositioni depedenti da la forma materiale:come da quella che cofifte in diver fi gradi et dispositioni, de le attine , et passine qualitadi, Si

Si nede come sia uariabile, come inuariabile, come definisce et termina la materia, come é definita et terminata da quella. Vitimo si mostra con certa similitudine accomodata al sen so uolgare, qualmente questa forma, quest'ani ma puó esser tutta in tutto, et qualsiuogla par te del tutto.

Argomento del Terzo Dialogo.

Nel Terzo Dialogo (dopo che nel primo é discorso circa la forma, la quale há piu raggion di causa che di princi pio) si procede alla confideration de la materia, la quale é stimata hauer piu raggion di principio et elemento che di causa: done (lasciando da canto gli pre Iudii che fono nel principio del dialogo.) Pri ma fi mostra che non su pazzo nel suo grado. Dauid de Dinanto in prendere la materia come cofa eccellentiffima et diuina. Secondo come con diverse nie di philosofare possono prenderfi dinerfe raggioni di materia, benche ueramente sia una prima, et absoluta; perche con diversi gradi si verifica, et é ascosa forto diuerse specie corali, diuersi la possono prendere diversamente secodo quelle raggioni che fono appropriate à se : no altrimente che il nu mero che é preso da l'arithmetrico pura et femplicemente, é preso dal musico armonica mente, typicamente dal Cabalista, et da altri pazzi, et altri fauit, altrimente fuggetto. Terzo si dechiara il fignificato, per il nome (materia) per la differenza et fimilitudine che é trà il suggetto naturale, et arteficiale.

Quarto

Quarto fi propone come denno effere ispediti gli pertinaci, et fin quanto fiamo vbligati di . rispondere et disputare. Quinto dalla uera raggion de la materia s' inferisce che nulla forma sustantiale perde l'essere, et fortemente si convence, che gli Peripatetici, et altri philo fofi da uolgo (benche nominano forma fustan tiale) non hanno conosciuta altra sustanza che la materia. Sesto si conchiude un princi pio formale constante : come é conosciuto un constante principio materiale : et che con la diversità de dispositioni che so nella materia. il principio formale si trasporta alla moltifor me figuratione de diuerse specie, et individuis et si mottra onde sia auenuto che alchuni alle uati nella schuola Peripatetica, non hanno uo luto conoscere per sustanza altro che la materia. Settimo come sia necessario che la raggione diftingua la materia da la forma, la potenza da l'atto: et fi replica quello che fecondariamente si disse. Come il suggetto et principio di cose naturali per diuersi modi di philosofare può esfere, seza incorrere calunia, diuersamente preso: ma piu utilmente secondo modi naturali et magici: piu vamete fecondo, mathematici, et rationali : maffime se questi talmente fanno alla regola et esfercitio della raggione, che per esti al fine non si pone in atto cosa degna, et non fi riporta qualche frutto di prattica, senza cui sarebbe stimata uana ogni contemplatione.

Ottauo si proponeno due raggioni con le quali

quali suol' essere considerata la materia, eicé come la é una potenza, et come la é un soggetto. Et cominciando dalla prima raggio ne si distingue in attiua, et passiua, et in cetto modo se riporta in uno. Nono s' inferisse dall'ottaua propositioue come il supremo et diuino é tutto quello che puó essere, et altre cose non sono tutto quello che essere, et altre cose non sono tutto quello che essere possono. Decimo per conseguenza di quello ch'é detto nel nono, altamente, breue, et aperto si di mostra onde nella natura sono i utili, gli mostri, la corrottione, et morte.

Videcimo in che modo l'universo é in nessuna et in tutte le parti : et si da luogo à una eccellente contemplatione della divisità.

Duodecimo onde auuengha che l'intelletto non puó capir questo absolutissimo atto, et questa absolutissimo atto, et questa absolutissima potenza. Terzodecimo si conchiude l'eccellenza della materia, la quale cossi coincide con la forma, come la potenza coincide con l'atto. Vitimo tanto da questo che la potenza coincide con l'atto, et l'uniuerso é tutto quello che può essere quanto da altre raggioni: si conchiude ch'il tutto é uno.

Argomento del Quarto Dialogo.

Nel quarto dialogo (dopo haner confiderata la materia nel fecondo, in quanto che la éuna potenza) fi confidera la materia in quanto che la é un fuggetto, lui prima con gli paffatempi Polihimnici s'apporta la raggion di quella

quella secondo gli principii volgari tanto di Platonici alchuni, quanto di Peripatetici tutti. Secondo raggionandofi iuxta gli proprii prin cipii si mostra vna essere la maieria di cose cor porce et incorporce con piu raggioni; de qua li.La prima fi prende dalla potenza di medesi mo geno. La seconda dalla raggione di certa analogia proportionale del corporeo et incot poreo, abioluto et contratto. La terza da l'or dine et Ichala di natura, che monta ad un primo complettente, o comprendente. La quarta da quel che bisogna che sia uno indistinto, pri ma che la materia uegna distinta in corporale et non corporale: il quale indistinto uien sigmificato per il supremo geno della cathegoria. La quinta da quell che ficome é una raggion comune al sensibile et intelligibile : cossi deue effere al finggetto della fensibilità. La fefta da quel che l'effere della materia é ablo luto da l'effer corpo ; onde non con minor raggione puo quadrare à cose incorporee che corporee. La settima da l'ordine del superi ore et inferiore che si troua ne le sustanze : perche doue é questo, se ni presuppone et in tende certa comunione la quale é secondo la materia che uien significata sempre per il geno; come la forma uien significata dalla specifica differenza. La ottava é da un principio estraneo, ma conceduto da molti.

La nona dalla pluralità di specie che si dice nel mondo intelligibile. La decima dalla similitudine, ec imitatione di tre mondi. Meshaphysico, Physico, et Logico. La un-

La undecima da quel che ogni numero, di Berfita, ordine, bellezza, et ornamento é cir Terzo si apportano con bre ea la materia. mita quattro raggioni contrarie, et si risponde à quelle. Quarto si mostra come sia diuersa raggione tra questa et quella, di questa et quella materia, et come ella ne le cose incorporee coincida con l'atto, et come tutte le spe cie de le dimensioni sono nella materia, et tut te le qualitadi son coprese ne la forma. Quin so che nessun fauio desse mai le forme riceuerfi da la materia come di fuora : ma quella cacciandole come dal feno, mandarle da dentro. La onde non é un propé nihil, un quafi nulla,una potenza nuda et pura: se tutte le forme son come contenute da quella, et dalla medelima per uirtu dell' efficiente (il qual può esfer ancho indistinto da lei secondo l' effere) prodotte, et parturite, et che no hanne minor raggione di attualità nell'effere fensibile, et efplicato, se non secondo, suffistenza accidentale : essendo che tutto il che si uede, et fassi aperto per gl'accidenti fondati su le di menfioni, é puro accidente; rimanendo pur sempre la sustanza individua, et coincidente con la individua materia.

Onde si uede chiavo che dall'esplicatione non possiamo predere altro che accidenti; di sorte che le differenze sustantiali sono occolte, disse Aristotele sorzato da la uerità. Di maniera che, se uoglamo ben considerare, da questo possiamo inferrire una ellere la omnisorme su

flanza

Ranza,uno effere il uero et ente, che lecondo innumerabili circostanze et individui appare, mostrandosi in tanti et si diuersi suppositi.

li

ir

le

ſa.

t

e

it

n

-

2

-

fi

le

12

al

ľ

0

i-

22

e, di

ur

te

te

le

12

fu

Sefto, quanto sia detto fuor d' ogni raggio ne quello che Aristotele et altri fimili inten deno quanto all' effere in potenza la mate ria, il qual certo é nulla : essendo che secondo lor medelimi, questa é fi fattamente permané te, che giamai cangia ó uaria l'esser suo, ma cir ca lei é ogni uarietá et mutatione : et quello che é dopo che posseua essere, ancho secondo esti, sempre é il composto. Settimo si determina de l'appetito de la materia, mostrandos quanto uanamente uegna definita per quello, mon partendosi da le raggioni tolte da princi pii, et suppositioni di color medesimi che tan to la proclamano come figla de la prinatione, et fimile à l'ingordiggia irreparabile de la uaglente femina.

Argomento del Quinto Dialogo.

Nel quinto Dialogo, trattandosi specialme se de l'uno, uiene compito il sondamento de l'edificio di tutta la cognition naturale, et di uina. lui prima s'apporta proposito della coincidenza della materia et forma, della po cenza et atto: di sorte che lo ente logicamente diaiso in quel che é et può essere : physicamente é indiusso, indistinto, et uno: et questo insieme insieme infinito, immobile, impartibile, senza differenza di tutto et parte, principio et principiato. Secodo che in quello so é differenze il secolo da l'anno l'anno dal

mometo: il palmo dal stadio il stadio da la pa rafangha, et nella fua effenza questo et quell'al tro effere specifico non è altro, et altro; et però nell'universo non é numero et pero l'uniperso é uno. Terzo che ne l'infinito non é dif ferente il punto dal corpo: per che non é altro la potenza er altro l'atto et iui se il punto pué scorrere in lungho la linea in largo, la superfi cie in profondo: l' uno é lungo, l'altra et larga,l' altra é profonda; et ogni cofa é Inngha, larga, et ptofonda: et per confequenza medefimo et uno, et l'universo é tutto centro, et tut to circoferenza. Quarto qualméte da quel che Gioue(come lo nominano) piu intimamente é nel tutto che possa imaginarsi esserui la forma del tutto (pche lui é la essentia per cui tut to quel ch' é há l'effere, et effendo lui in tutto; ogni cola pin intimamente che la propria for ma há il tutto) s' inferisce che tutte le cose sono in ciascuna cola, et per consequenza tutto é uno. Quinto se risponde al dubio che diman da, perche tutte le cose particolari si cangiano et le mategie particolari, per riceuere altro et altro effere, si forzano ad altre et altre forme. et si mostra come nella moltitudine e' l' unita,et ne l'unità é la moltitudine; et come " ente é un moltimodo, et moltiunico, et in fine uno in sustanza et uerità. Sesto se inferisce on de proceda quella differenza, et quel numero, et che questi non sono ente ; ma di ente, et cir ca lo ente. Settimo auertesi che chi ha ritroua to quest' uno, dico la raggione di questa unites

DA

l'al

e-se

ni-

dif

tro

ru6

erfi

21-

ha,

de-

tut

che

nte

-10

tut

to;

for

a-

tto

ani

no

ct

ne:

ni-

ine

on

0.

cir

U1

fta

taı

unitá; há ritrouata quella chiaue, senza la qua le é impossibile hauer ingresso alla uera contemplation de la natura. Ottauo con noua contemplatione si replica, che l' uno, l'infinito, lo ente, et quello che é in tutto; é per tutto, anzi él'istesso VBIQVE. Et che cossi la infini ta dimensione, per non esfere magnitudine, co incide con l'individuo : come la infinitá mol titudine, per non ester numero, coincide con Nono come ne l'infinito non é parte et parte, sia che si unole ne l'universo esplicatamente : doue però tutto quel che veg giamo di diuerfità et differerza, non é altro che diuerso et differente uolto di medesima sustanza. Decimo come ne li doi estremi che si dicono nell'estremità della schala de la natura, non piu é da contemplare doi principii che uno, doi enti che uno, doi contrarii et diuerfis che uno cotordante et medesimo. Iui l'altezza é profondità, l'abiflo é luce inaccessa, la tenebra é chiarezza, il magno è paruo, il confuso é diffito, la lite é amicitia, il dividuo é individu o,l'atomo é immenfo. et per il contrario. Vn decimo qualmente certe Geometriche nomi nationi come di punto et uno, son prese per promouere alla contemplatione de lo ente et uno, et non sono da perle sufficienti à signifi car quello. Onde Pythagora, Parmenide, et Platone non denno effere si scioccamente in terpretati, seconda la pedantesca censura di Aristotele. Duodecimo da quel che la suffaza et effere, é distinto dalla quantità, dalla

T 1.

mili

misura et numero; s' inferisce che la é una et indiuidua in tutto, et in qualsiuogla cosa.
Terzodecimo s'apportano gli segni, et le ueri ficationi per quali gli contratii ueramente co correno, sono da un principio, et sono in veritá et sustanza vno: il che dopo esse uitto mathe maticamente, si conchiude phisicamente.

Ecco (illustrissimo Signore) onde bisogna uscire prima che uoler entrare alla piu specia le et appropriata cognition de le cose. Quiui come nel proprio seme si contiene et implica la moltitudine de le conclusioni della scienza naturale. Quindi derina la intessitura dispositi one et ordine de le scienze speculative. Senza questa isagogia in uano si tenta, si entra, si co mincia. Prendete dumqué con grato animo questo principio, questo uno, questo fonte, questo capo : per che uegnano animati à farsi fuora et mettersi auanti la sua prole, et genitura; gli fuoi riui, et fiumi maggiori si ditfonda no: il suo numero successivamente si moltipliche, et gli suoi membri oltre si dispongano á fin che cessando la notte col sonnacchioso uelo, et tenebroso manto : il chiaro Titone parente de le diue muse, ornato di sua fame gla, cinto da la sua eterna corte, dopo bandite le notturne faci, ornando di nuouo giorno il mondo, risospinga il trionfante carro, dal ver miglo grembo di questa uaga aurora.

Vale.

### GIORDANO NOlano, a' i' principi de

tá

Ethao undantem retinens ab origine campum
Emigret ô Tstan, et petat aftra precor.
Errantes stella spectate procedere in orbem
Me geminum, si uos hoc referastis iter.

Dent geminas somni portas laxarier vsque,
Vestra per uacuum me properante uices:
Obductum tenuitque diu quod tempus auarum,
Mi liceat densis promere de tenebris.
Ad partum properare tuum mens agra quid obstat:
Seclo hac indigno sint tribuenda licet:
Vmbrarum stuttu terras mergente, cacumen
Ad tolle in clarum noster O limpe Iouem.

¶.ij.

Al



### Al proprio Spirto.

Ons licet innixum tellus radicibus altis
Te capiat, tendi uertice in astra uales:
Mens cognata vocat summo de culmine reDiscrimen quo sis manibus, atq, Ioui. (rum,
Ne perdas hic iura tui, fundoque recumbens
Impetitus tingas nigri Acherontis aquas:
At mage sublimeis tentet natura recessus,
Nam tangente Deo, feruidus ignis eris.

Al.





### Al Tempo.

Ente senex,idèque celer: claudensque, relaxans An ne bonum quis te dixerit, anne malum? Larguses,esque tenax: qua munera porrigis, au Quique pares aderas, ipse pereptorades (fers: Viscerebusque educta enis in niscera condis, Ta cui prompta sinu carpere fauce licet, Omnia cumque facis, cumq omnia destruis, binc te Nonne bonum possem dicere : non ne malum? Porro vbi tu diro rabidus frustraberis ictu, Falce minax illô tendere parce manus, Nulla vbi pressa Chaos atri nestigia parent Ne nideare bonus, ne nideare malus

ine re-

₹.11].



### De l' Amore.

Mor per cui tant alto il uer discerno,

Ch' apre le porte di diamante et nere,

Per gl'occhi entra il mio nume, et per uede

Nasce, uiue, si nutre, hàregno eterno, (re

Fa' scorger quant ha il ciel terr'et inferno,

Fa' presente d'absenti esfigie uere,

Repigla forze et trando dritto fere,

E' impiaga sempr'il cor, scuopr'ogn'interno,

O' dumque uolgo nile, al uero attendi,

Porgi l'orecchio al mio dir non fallace,

Apri, apri (sepuoi) gl'occhi insano, etbieco.

Fanciullo il credi perche poco intendi

Perche ratto ti cangi, ei par sugace

Per esser orbo tu, lo chiami cieco.



10. (re



Aufa, principio, et uno sempiterno,
Onde l'esser, la uita, il moto pende:
E à lungo, à largo, e prosondo si stende
Quanto si dic' in ciel terr'et inferno,
Con senso, con razgion, con mente scerno
Ch' atto, misura, et conto non comprende
Quel nigor, mole, et numero, che tende
Oltr' ogn' inferior, mezzo, et superno.
Cieco error, tempo auaro, ria fortuna,
Sord' inuidia, uil rabbia, iniquo zelo,
Crudo cor, empio inzegno, strano ardire
Non bistaranno a' farmi l' aria bruna,
Non mi porran n' auanti gl' occhi il uelo,
Non faran mai ch' il mio bel sol non mire.



## GIORDANO Bruno Nolano.

De la causa principio,

Dialogo Primo.

Interlocutori. Selitropio. Philotheo. Armesso.

#### ELITROPIO.



Val rei nelle tenebre auezzi, che liberati dal fondo di qualche oscura torre escono alla luce; molti de gl'essercitati rella volgar philosofia, et altri, pauen

taranno, admiraranno, et (non possendo soffri re il nuono sole de tuoi chiari concetti) si turbaranno. PHI. Il disetto non é di luce, ma di lumi: quanto in se sará piu bello, et piu eccellente il sole, tanto sará a gl'occhi de le nottute strige odioso et discaro di nantaggio.

A.i. ELIT.

ELI: La impresa che hai tolta, ( 6 Philotheo) é difficile, rara, et singulare: mentre dal
cieco abisso unos cacciarne, et amenarne al
discorperto, tranquillo, et sereno aspetto de le
stelle, che con si bella uarietade ueggiamo
disseminate per il ceruleo mato del cielo. Ben
che à gl'huomini soli l'aitarrice mano di tuo
piatoso zelo soccorta; non saran peró meno
uarii gl'effetti de ingrati uerso di te, che uarii
son gl'animali che la benigna terra genera, et
nodrisce nel suo materno et capace seno: se gl'
é uero che la specie humana, particularmente
ne gl'indiusius suoi, mostra de tutte l'altre
ne gl'indiusius suoi, mostra de tutte l'altre
sueritade, per esser in ciascuno piu espressamente il tutto, che in quelli d'altre specie.

Onde uedransi questi, che qual appannata talpa, non si tosto sentiranno l'aria discoperto: che di bel nuovo rissossicando la terra, tentaranno a gli nativi oscuri penetrali. Quelli qual notturni ucelli, non si tosto harran ueduta spuntar dal lucido oriente la uernigla ambasciatrice del sole: che dalla imbe cillità de gl'occhi suoi uerranno invitati alla caliginosa ritretta. Gli animanti tutti bandi ti dall'aspetto de le lampade celesti, et destinati all'eterne gabbie, bolge, et antri di Plutone, dal spauentoso et Erinnico corno d'A lecto richiamati, apriran l'ali, et drizzaranno il ueloce corso alle lorstanze.

Ma gl' animanti nati per uedere il fole, gl' opti al termine dell' odiola notte, ringratiando la benignità del cielo, et disponendosi a

riccue-

riceuere nel centro del globoso cristallo de gl' occhi fuoi gli tato bramati, et afpettati rais con disulato applauso di cuore, di noce, et di mano adoraranno l' oriente, dal cui dorato balco hauendo cacciati gli focosi destrie ri, il uago Titane ; rotto il fonnacchiofo filen tio, de l'humida notte, Raggionaranno gl' huomini, Belatanno gli facili, inermi, et fem plici lanuti greggi, Gli cornuti armenti fotto la cura de ruuidi bifolchi muggirano. Gli caualli di Sileno(perche di nuouo in fauor de gli smarriti dei possano dar spauento à i' piu de lor stupidi gigantoni)ragghiaranno, Ver fandofi nel fuo limofo letto, con importun gruito ne affordiranno gli fannuti ciacchi. Le tigri, gl'orsi, gli leoni, i' lupi, et le fallaci golpi, cacciando da sue spelunche il capo, da le deserte alture contemplando il piano campo de la caccia; mandaranno dal ferino petto, i' lor grunniti, ricti, bruiti, fremiti, ruggiti, et orli.

Ne l'aria, et su' le frondi di ramose piante, gli galli, le aquile, gli pauoni, le grue, le tottore, i'merli, i' passari, i' rosignoli, le cornacchie, le piche, gli corui, gli cuculi, et le cicade: non sarran negligenti di replicar, et radoppiar gli suoi garriti strepitosi.

Dal liquido et instabili campo anchora, li bianchi cigni, le molticolorate anitre, gli sollèciti merghi, gli paludosi brutii, le ocche tauche, le querulose rane ne toccaranno l'

1.2. orecchie

orecchie col suo rumore: di sorte ch' il caldo lume di questo sole dissuo all' aria di questo piu sortunato emisphero: uerrá accompagna to, salutato, et sorse molestato da tante et talidiuersitadi de uoci: quanti et quali son spirti che dal prosondo di proptii petti le caccian suori. PHI. Non solo é ordinario, ma ancho naturale et necessario, che ogn' animale faccia la sua uoce: et non é possibile che le bestie formino regolati acceti, et articulati suoni come gl' huomini. come contrarie le complessioni, diuesti i' gusti, uarii gli nutrimenti.

ARMESSO. Di gratia concedetemi liberta di dir la parte mia anchora : non circa la luce, ma circa alchune circonstanze, per le quali non tanto si suol cosolare il senso; quanto mo lestar il sentimento di chi nede et considera: perche per uostra pace, et uostra quiete, la qua le con fraterna charitade ui desio : non vorrei che di questi uostri discorsi uegna formate co medie, tragedie, lamenti, dialogi, (6 come uoglam dire) simili á quelli, che poco tempo fá per esterno esti usciti in campo á spasso, vi hanno forzato di starui rinchiusi et retirati in casa: PHI. Dite liberamente. ARM. Io non parlaró come fanto profeta, come aftratto diuino, come affumpto apocaliptico, ne quale angelicata asina di Balaamo; non raggi onaró, come inspirato da Bacco, ne gonfiato di uento da le puttane muse di Parnaso, d come una Sibilla impregnata da Febo. d come ana fatidica Cassandra, ne qual ingombrato da le

0

to

12

li

ti

n

0

ia

ic

Ti

tá

c,

0

2:

12

ei

0

c

0

7i

n

0

-

e

i

0

da le unghie de piedi, fip' alla cima di capegli de l'enthusiasmo Apollinesco, ne qual uate illuminato nell' oraculo, 6 delphico tripode. ne come Edipo esquisito contra gli nodi de la fphynge, ne come un Salomone in uer gl'enigni della regina Sabba, ne qual Calcante in terprete dell'Olimpico senato, ne come un in spiritato Merlino, ò come uscito da l'antro di Triphonio: ma parlaró per l'ordinario et per uolgare, come huomo che hò hauuto altro pensiero che d' andarmi lambiccando il fucchio de la grande et picciola nucha; con farmi al fine rimanere in secco la dura et pia madre: come huomo dico che non hó altro ceruello ch' il mio : á cui manco gli dei dell' ultima cotta, et da tinello, nella corte celestia le (quei dico che non beueno ambrosia, ne gustan nettare; ma si ui tolgon la sete, col basfo de le botte, et uini rinuersati, se non uoglono far stima de lymphe et nymphe, quei dico che foglono effere più domestici, familiari, et conversabili con noi) come é dire ne il dio Bacco, ne quel imbreaco caualcator de l'afino, ne Pane, ne Vertunno, ne Fauno, ne Priapo, fi degnano cacciarmene una paglusca di piu et di uantaggio dentro, quantumque soglano far copia de fatti lor fin' à i' caualli.

ELI. Troppo lungho proemio. ARM. Pacienza, che la conclusione sarà breue, Voglo di breuemente che ui faró udir paroli, che non bisogna disciferarle come poste in distillatione, paffate per lambicco, digerite dal bag A.3.

noda

no di maria, et subblimate in recipe di quinata essenza: ma tale quali m'infaccó nel capo, la nurriccia la quale era quasi ranto cotennu ta, petroruta, mentruta, fiancurá, et naricuta; quanto pup essere quella Londriota, che vid di, à Westmester, la quale per iscaldatoio del stomacho, há un paio di tettazze, che paiono gli borzacchimi del gigante san Sparagorio, et che cocie in cuoio uarrebono ficuramente, à far due piue Ferrarcse. ELI. Et questo po

grebe bastare per un proemio.

ARM. Hor sú, per uenire al resto, vorrei intendere da uoi (lasciando un poco da canto le uoci, et le lingue à proposito del lume, et splendor che possa apportar la uostra philosofia) con che uoci uolete che sia falutato particolarmente da noi quel lustro di dottrina, che esce dal libro de la cena de le ceneri ? quali apimali son quelli, che hanno recitata la cena de le ceneri? dimando se sopo acquarici . 6 aerei, d'terrestri, d lunatici ? et lasciando, da canto gli propositi di Smitho, Prudentio, et Frulta; deside 10 di sapere, se fallano coloro che dicono, che tu fai la noce di un cane rabbioso et infuriato, oltre che tal uolta fai la fimia, tal uolta il lupo, tal nolta la pica, tal uolta il papa gallo, tal uolta un' animale, tal uolta un' altro: meschiando propositi graui et seriosi, morali et naturali, ignobili et nobili, phi Iosofici et comicii PH. No ui marauiglate fra tello, per che questa non fú altro ch' una cena doue gli ceruella uegnono gouernati da gl afferti

affetti, quali gli uegnon porgiuti dall'efficacia dislapori, et fumi dele beuande et cibi. Qual dumque puó effere la cena materiale, et corpo rale, tale conseguentemente, succede la uerba le et spirituale: cossi dumque questa dialoga le há le sue parti uarie et diuerse, qual uarie et diuerse quell'altra suole hauer le sue: non al trimente questa há le proprie conditioni cir constanze, et mezzi: che come le proprie po

trebbe hauer quella.

.

13

6

et

o

1

1-

A.

bi

12

02

ARM. Di gratia fate ch' io ui intenda. PHI. Iui(come é l'ordinario et il douero) foglon trouarfi cose'da insalata da pasto, da frutti da ordinario, da cocina da speciaria, da sani da amalati. Di freddo di caldo, di crudo di cotto, di acquatico di terrestre, di domestico di saluatico, di rosto di lesso, di maturo di acerbo. Et cose da nutrimento solo et da gusto, sustantiole et leggieri, salse et insipide, agreste et dolci, amare et suaui : Cossi quiui per cer ta conseguenza, ui sono apparse le sue contra rietadi, et diuersitadis accomodate à contra rii, et diversi stomachi, et gusti, à quali può piacere di farsi presenti al nostro typico svinposio : a fine che non sia chi si lamente di esferui gionto in uano, et à chi non piace di questo, prenda di quell'altro:

ARM. E' vero; ma che dirai, se oltre nel uo stro conuito, ne la nostra cena appariranno cose, che non son buone ne per insalata ne per pasto, ne per frutti ne per ordinario, ne fredde ne calde ne crude ne cotte, ne vaglano u appe

A.4.

tito, ne

ne per fame, non son buone per sani ne per ammalatis et conviene che no escano da mani

di cuoco ne di speciale?

PHI. Vedrai che ne in questo la nostra ce na é diffimile à qualumqu' altra effer possa. Come dumque la nel piu bel del mangiare,6 ti fcotta qualche troppo caldo boccone; di ma niera che bisogna cacciarlo de bel nuouo suo ra: ò piangendo et lagrimando mandarlo uagheggiando per il palato, fin tanto che se gli possa donar quella maladetta spinta per il gargazzuolo al baflo; ò uero ti fi stupefa qual che dente ; 6 te s'intercepe la lingua che uiene ad effer morduta con il pane; 6 qualche lapil lo te si uiene à rompere, et incalcinarsi trà gli denti, per farti regittar tutto il boccone; 6 qualche pelo ó capello del cuoco ti s' inuelchia nel palato, per farti presso che uomire : ò te s'arresta qualche aresta di pesce ne la canna, à farti luquemente tuffire : o' qualch' offetto te s' attrauersa ne la gola per metterti in pericolo di suffocare : costi nella nostra cena, (per nostra et comun difgratia)ui fi son trouate co se corrispondenti; et proportionali à quelle, Il che tutto auniene per il peccato dell' antico nostro protoplaste Adamo, per cui la peruersa natura humana é condannata ad hauer sem pre i' disgusti gionti à i' gustis-

ARM. Pia, et santamente. Hor che rispondete à quel che dicono che uoi sete un rabbioso Cinico. PHIL. Concederó facil mente, se non tutto, parte di questo. ARM. Ma sapete che non é nituperio ad un' huomo tanto di riceuere oltraggi, quanto di farne. PHI. Ma basta, che gli miei sieno chiamati vedette, et gli altrui fieno chiamati offele. AR. Ancho gli dei son suggetti à riceuere ingiurie, patir infamie, et comportar biafimi : ma bialimare, infamare, et ingiuriare, é proprio, de uili,ignobili,dappoco, et scelerati. PHIL. Questo é uero, peró noi non ingiuriamo, ma ributtiamo l'ingiurie, che son fatte non tanto à noi quanto à la philosofia spreggiata, con far di modo ch' à gli riceunti dispiaceri, non s' aggiongano de gl'altri. AR. Volete dumque parer cane che morde, à fin che non ardifca og n' vno di molestarui? PH. Cossi é, perche desi dero la quiete, et mi dispiace il dispiacere. AR. Si,ma giudicano che procedete troppo rigoro famente. PHI. A' fine che non tornino un' altra uolta essi, et altri imparino di non uenir ad disputar meco, et con altro; trattando con fimili mezzi termini quette conclusioni. AR. La offesa fú prinata, la uenderta é publica. PH. Non per questo é ingiusta: perche molti errori fi commetteno in priuato, che giustamen te si castigano in publico. AR. Ma con ció uenite à guaftare la uostra riputatione, et ui fate piu biasmeuole che coloro; perche publicamente se dirà che siere impatente, fantastico, bizarro, capo suentato.

PHILOT. Non mi curo : purche oltre non mi fiano effi á altri molefti, et per questo mostro il Cinico bastone, accio che mi las-

cino star co fatti miei in pace, et se non mi vo glono far carezze, non uegnano ad efercitar la loro incivilità sopra di me. AR. Hor ui par che tocca, ad un philosofo di star su la uen detta? PH. Se questi che mi molestano sussero una Xantippe: io farei vn Socrate. AR. Non saiche la longanimità et patienza sta bene à tutti , per la quale uegnano ad effer simili à gl' heroi et eminenti dei ; che fecondo al cuni si uendicamo tardi: et secodo altri ne si uendicano, ne si adirano? PHI. Ti' ingan ni pensando ch' io fia stato sú la uendetta. ARM. Et che dumque? PHILO. Io son stato fú la correttione; nell' efercitio della qua Ie anchora siamo simili á gli dei. Sai che' il popero Vulcano é stato dispensato da Gioue. di lanorare ancho gli giorni di festa, et quella maladetta incudine no si lassa ò stanca mai ad comportar le scosse di tati et si fieri martelli, che non si tosto é alzato l'uno, che l'altro é chinato; per far che gli giusti folgori (con gli quali gli delinquenti et rei fi caftigheno) non uegnan meno. ARM. E' ditferenza trá uoi, er il fabro di Gioue, et marito de la Cyprigna dea.

PHIL. Basta che anchora non son dissimile à quelli forse nella patienza et longanimità, la quale in quel fatto hó essercitata, non rallentando tutto il freno al sdegno, ne toccando di piu sorte sprone l'ira. ARM.

Non tocca ad ogn' uno di effere correttore,

PHI.

PHIL. Dite anchora, massime quando quella non lo tocca. ARME. Si dice che non deui esser sollectro nella patria aliena. PHIL Et io dico due cose: Prima che non si deue vecidere un medico straniero, perche tenta di sar quelle cure, che non sanno i pae-sani. Secondo dico che al uero philosofo o gini terreno e patria. ARM. Mase loro non ti accettano ne per philosofo, ne per medico,

ne per paelano?

VO

la

ui

.

n

c

li

ı

1

PHI. Non per questo manchará ch' io sia. ARM. Chi ue ne fa fede? PHI. Gli numi che me ui han messo, io che me ui ritrouo, et quelli ch' hanno gl' occhi, che me 'ui ueggono. AR. Hai pochiffimi et poco noti tefti moni. PHI. Pochishmi et poco noti sono gli ueri medici : quasi tutti sono ueri amalati. Torno á dire, che loro non hanno li bertá altri di fare, altri di permettere che sieno fatti tali trattamenti a quei che porgono ho norate mercis o fieno stranieri o non . AR. Pochi conoscono queste merci. PHI. Non per questo le gemme sono men preciose, et non le douismo con tutto il nostro forzo de fendere, et farle defendere: liberare, et uedica re, dalla coculcatione de piéporcini, con ogni possibil rigore. Et eosti mi sieno propicii gli superi (Armesso mio)che io mai feci di simili uenderre per fordido amor proprio, ò per uillana cura d'huomo particulare: ma per amor della mia tanto amata madre philosofia, et per zelo della lesa maestá di quella, la quale da mé titi familiari

et figli: (per che non é uil pedante, poltron dittionario, stapido fauno, ignorate cauallo; che ò có mostrarsi carco di libri, con allughar fi la barba, ò còaltre maniere mettersi in prosopopeia non uogla intitolarsi de la famegla) é ridutta à tale, che appresso il uolgo tâto ual di re un philosofo; quanto un frappone, un disti tile, pedătaccio, circulatore, faltainbanco, ciar latano, buono per seruir per passa tempo in casa, et per spauantacchio d' ucelli ala cam-

pagna.

ELIT. A' dire il uero la famigla de philo sofi é stimata piu vile, dalla maggior parte del modo, che la famigla de cappellani; perche non tanto quelli affunti da ogni specie di gen tagle, hanno messo il sacerdocio in dispreggio: quanto questi nominati da ogni geno di bestiali, hanno posto la philosofia in uili-PHI. Lodiamo dumque nel suo pendio. geno l'antiquità, quando tali erano gli philosofi, che da quelli si prouomeuano ad esfere legislatori, confiliarii, et regi, tali erano confiliariiset regi, che da questo esfere s'inalza uano ad esfere sacerdoti à questi tempi la mas fima parte di sacerdoti son tali, che son spreggiati effi, et per effi fon spreggiate le leggi di uine : son tali quasi tutti quei che ueggiamo philosofi, che esti fon uilipesi, et per esti le sci enze uegnono uilipefe. Oltre che tra questila moltitudine de forfanti, come di urtiche, co gli contrarii fogni suole dal suo canto anchosa opprimere, la sara uirtu et ueritade, la qual fi mostra

0

é

li

i

fi mostra à i' rari. ARM. Non troug philosofo che s'adire si per la spreggiata philoso fia, ne (6 Elitropio) scorgo alchuno si affetto per la sua scienza ; quapto questo Theophilo: che sarrebe se tutti gl' altri philosofi fussero della medefima conditione; uoglo dire fi po co patienti? ELIT. Questi altri philosofi non hanno ritrouato tanto, non hanno tanto da guardare, non hanno da difender tanto. facilmente possono anchor essi tenera uile quella philosofia, che non ual nulla, ó altra che ual poco, 6 quella che non conoscono: ma co lui che hà trouata la uerita, che é un thesoro ascoso, acceso da la beltá di quel volto diuino, non meno douiene geloso perche la non fia de fraudata, negletta, et cotaminata; che possa essere un' altro sordido affetto sopra l'oro, carbuncolo, et diamante; ò fopra una carogna di bellezza feminile, ARM. Ma ritornia mo à noi, et uengamo al quia. Dicono di voi Theophilo, che in quella vostra cena tassate et ingiuriate tutta una città, tutta una prouintia, tutto un regno. PHI. Questo mai pensai, mai intefi, mai feci : et fe l' hauesse pensato, inteso, ó fatto; io mi condennarei pessimo, et fatrei apparecchiato á mille retrattationi, á mille revocationi, a mille palinodie; non fo lamente s' io hauesse ingiuriato un nobile et antico regno come é questo, ma qualsi uogl' altro quantumque stimato barbaro:non solamente dico qualfinogla città quantumqu diffamata inciuile: ma et qualfinogla lignaggio quan

gio, quantumque diuolgato faluaggio; ma et qualfiuogla famegla, quantumque nominata inhospitale: per che non può esfere regno, città, prole, ó casa intiera la quale effer posta, 6 fi deue presupponere d'un medesimo hunto re, et doue non possano esfere oppositi et con trarii costumi; di sorte che quel che piace à l' uno, non possa dispiacere a l'altro. ARM. Certo quanto à me, che hó letto et riletto, et ben considerato il tutto (benche circa partico lari non so perche ui trouo al quanto troppo effulo) circa il generale ui ueggo caftigata, raggioneuole, et discretamente procedere: ma il rumore é sparso nel modo ch' io ui dico. ELIT. Il rumore di questo et altro éstato sparso dalla uiltà d'alchuni di quei, che si senton ritocchati, li quali desiderosi di uendetta, ueggendost insufficienti con propria raggione, dottrina, ingegno, et forza; oltre che fingo no quante altre possono fassitadi, alle quali al tri che simili a loro non posson porger fede: cercano compagnia con fare ch' il castigo par ticolare sia stimato ingiuria commune.

ARM. Anzi credo che fieno di persone non senza giudicio, et conseglo le quali pensano l'ingiuria uniuersale, perche mani festatetai costumi in persone di tal generatio ne. PH. Hor quai costumi son questi nomina ti, che simili, peggiori, et molto piu strani in geno, specie, et numero non si trouino in lu eghi de le parti, et prouinze piu eccellenti del mondo? Mi chiamarete forse iugiurioso

et in

t2

0,

to

l'

1.

et

0

2.

12

0

2,

0

al.

.

m

C

O

i

et ingiuriolo et ingrato à la mia patria s' io di celle, che fimili et piu criminali costumi se ri trouano in Italia, in Napoli, in Nola ? Verrò torse per questo á digradir quella regione gra. dita dal cielo, et posta insieme insieme taluol ta capo et destra di questo globo; gouernatrice et domitrice dell'altre generationi: et sem pre da noi et altri é stata stimata maestra, nutrice, et madre de tutte le uirtudi, discipline, humanitadi, modestie, et cortesie: se si uerra ad ellagerar di uantaggio, quel che di quella han cantato gli nostri medefimi poeti; che non meno la fanno maestra di tutti uitii, inganni, auaritie, et crudeltadi ? ELI. Questo é certo secondo gli principii della uostra philosofia; per i' quali nolete che gli contratti hanno co incidenza ne principii et proffimi suggetti: per che qué medefimi ingegni, che sono attissimi ad alte, uirtuose, et generose imprese: fe fian peruersi, uanno a precipitar in uitii estremi. Oltre che lá si soglono trouare piu 12 ri et scelti ingegni, doue per il comune sono piu ignorati et sciocchi; et doue per il piu generale fon meno ciuili et cortefi, nel piu particulare si trouano de cortesie, et urbanitadi e= streme: di sorte che in diuerse maniere, à mol te generationi, pare che sia data medesima mi fura de perfettioni et imperfettioni. PH. Dite il uero. AR. Có tutto cio io (come molti altri meco) mi dolgo Theophilo, che voi nella noftra amoreuol patria siate incorsi á tali supposi ti, che vi hanno porgiuta occasione di lametar ui co vna

nna cipericia cena; che ad altri et altri molti che ui hauesser fatto manifesto, quanto questo nostro paele (quantumque sia detto da uostri PANITYS TOTO DIVISVS AB ORBE) sia prono á tútti gli studi de buone lettere, armi, caualleria, humanitadi, et cortefie; nelle quali per quanto comporta de le nostre forze il nerbo, ne forziamo di no effer inferiori a nostri maggiori, et vinti da le altre generationi, massime da quelle che si stimano hauer le nobilitadi, le scienze, le armi.

et civilitadi come da natura.

PHI. Per mia fede, Armesso, che in quan no referici, io non debbo, ne saprei con le paroli, ne con le raggioni, ne con la conscien za contradirui, perche con ogni desterità di modestia, et di argometi fate la vostra causa. Peró io per uoi, come per quello che non mi ui fiete auicinato con un barbaro orgoglo: comincio à pentirmi, et prendere à dispiacere di hauer riceunta materia da que' prefati , di contriftar uoi, et altri d' honestissima et huma na complessione : pero bramarei, che qué dia Jogi non fustero prodotti : et fe à uoi piace, mi forzaró che oltre no uengan' in luce. AR. La mia contriftatione, con quella d'altri nobi liffimi animi, tanto mancha che proceda dalla divolgatione de quei dialogi : che facilmente procurarei, che sustero tradotti in no ftro idioma ; á fin che seruissero per una lettione, à quei poco et male accostumati, che so trá noi : che forse quando uedessero con qual fromacho

olti

fto ftri

V S

di.

rta

nő

le

e fi

ni,

le

en

di

ſa.

mi o:

re di

na

ja.

e,

bi

1-

1-

10

t-

ŏ

21

ftomacho son presi, et con quai delineamenti son descritti gli suoi discortesi rancontri, et quanto quelli sono mal significatiui: potrebe essere, che se per buona disciplina, et buono essemble delle per buona disciplina, et buono giori non si uoglon ritrar da quel camino: al meno, uegnano a cangiarsi et conformarsi a quelli per uergogna di essere connumerati tra tali et quali i imparando che l'honor de le persone et la brauura non consiste in posser, et saper con que' modi esser molesto, ma nel contrario à fatto.

ELIT. Molto ui mostrate discreto et accorto nella causa de la uostra patria; et non fi ete uerso gl'altrui buoni uffici ingrato et irreconoscente; quali esser possono molti poueri d'argumento, et di configlo. Ma Philo theo non mi par tanto aueduto per conferuar la sua riputatione, et desendere la sua persona: perche quanto é differente la nobiltade dalla rusticitade: ranto contrarij effetti si denno spe rare, et temere in un Scytha uillano, il quale riuscira sauio, et per il bud successo verra cele brato, se partendosi dalle ripe del Danubio, va da con audace riprensione, et giusta querela à tentar l'authorità et maestà del Romano Senato, che dal colui biasimo, et inuettiua sappia prendere occasione di fabricarui sopra atto di estrema prudenza, et magnanimitadetho norando il suo rigido riprensore di statua et di colosso : che se un gentil'huomo et Senator Romano, per il mal successo posta riuscir po

co fauio lasciando le amene sponde del suo Teuere sen uada ancho con giusta querela, et raggionenolissima riprensione, a tentar gli Scythici uillani, che da quello prendano occatione di fabricar torri, et Babilonie d'argu menti di maggior uiltade, infamia, et ruftici tade: con lapidarlo, ralletando alla furia popu lare il freno: per far meglo sapere all'altre ge nerationi quata differenza fia di cotrattare,et ritrouarsi trà gl' huomini, et trà color che son fatti ad imagine et similitudine di quelli. AR Non fia mai uero (ó Theophilo) che io debba ó possa stimare, che sia degno, ch'io ó altro che há piu sale di me vogla prédere la causa et pro tettione di costoro, che son materia de la voftra Satyra come per gente et persone del pae fe, alla cui difensione dall' istella legge naturale fiamo incitati : perche non confessaró gia mai, er non faro giamai altro che nemico, de chi affirmaffe che costoro sieno parte, et mem bri de la nostra patria, la quale non consta d' altro che di persone cossi nobili, ciuili, accostu mate, disciplinate, discrete, humane, raggiono voli come altra qualfiungla. Doue benche veg nan contenuti questi : certo non vi fi trouano altrimente che come lordura, feccia, lettame, et carogna, di tal forte, che non potrebono con altro modo effer chiamati parte di regno 6 di cittade, che la sentina parte de la naue: et peró per fimili tanto mancha che noi douia mo, rifentirci : che rifentendoci doueneremo uituperofi.Da questi no escludo gran parte di dottori

fuo

a,ct

rgli

OC-

rgu

ftici

opu

: ge

e,ct

fon

AR

oba

che

pro

10-

pae

tu-

gia

de

m

d

Au

BO

eg

Q

ie,

10

10

CE

..

0

li

dottori et preti, de quali quantumq; alchuni o mezzo del dottorato douentano fignori: tut ta volta per il piu quella authorità villanesca che prima no ardiuano mostrare: appresso per la baldanza et presuntione, che se gl'aggiunge dalla riputation di letterato et prere, vegnono audacejet magnanimaméte à porla in campo: la onde non é marauigla se vedete molti et molti, che con quel dottorato, et presbiterato. fanno piu di armento, madra, et stalla; che quei che fono attualmente striglacauallo, capraio, et bifolco: per questo non harrei voluto che si aspramente vi fuste portato uerso la nostra voi uerfitade anchora, quafi non perdonando al ge nerale, ne hauedo rispetto á quelche é stata, sa ra, o potra effere per l'anenire, et in parte é al presente. TH. Non vi affannate perche benche quella ne sia presentata per filo in questa occa fione, tutta nolta non fa tale errore che fimile non facciano tutte l'altre che fi ftimano mag giori, et per il piu fotto titolo di dottori cae ciano annulati caualli, et afini diademati: No gli toglo peró quanto da principio sia stata bene instituita, gli belli ordini di studii,la gra uità di ceremonie.la dispositione de gl'eserci tii,dccoro de gl' habiti, et altre molte circon stanze che fanno alla necessità et ornamento di vna achademia : onde fenza dubio alchuno non échi non debba confessarla prima in tutta l' Europa, et per conseguenza in tutto il mondo, et non niego che quanto alla gentilezza di spirti et acutezza de ingegni gli qua B.ii.

li naturalmente l'una et l'altra parte de la Brit tannia produce, sia simile, et possa esfer equa le à quelle tutte che son ueramente eccellentissime : ne meno é persa la memoria di quel che prima, che le lettere speculative si ritrouas sero nell'altre parti de l' Europa, fiorirno in questo loco, et da que suoi principi de la methaphysica (quantumque Barbari di lingua, et cucullati di professione) é stato il splen dor d' una nobilissima et rara parte di philosofia ( la quale à tempi nostri é quasi estinta) diffuso à tutte l'altre achademie de le non barbare prouinze. Ma quello che mi há molestato, et mi dona insieme insieme fastidio et riso é, che con questo che io no trouo piu Romani, et piu Attici di lingua che in questo loco : del resto (parlo del piu genera . le)si uantano di esfere al rutto diffimili et con trarii, à quei che furon prima, li quali poco folleciti de l'eloquenza, et rigor Grammaticale, erano tutti intenti alle speculationi, che da costoro son chiamate Sophismi: ma io piu stimo la methaphifica di quelli , nella quale hanno auanzato il lor prencipe Aristotele, (quantumque impura, et insporcata con certe uane conclusioni er theoremi, che non sono philosofici, ne theologali : ma da ociofi, et mal'impiegati ingegni) che quanto possono apportar questi de la presente etade con tut ta la lor Ciceroniana eloquenza, et arte decla matoria. ARM. Queste non son cose da spreg giare. PHI. E' uero, ma douendofi far elettio ne de l' un de doi: io stimo piu la coltura de l'

ingegno quantumque fordida la fusse, che di quantumque disertissime paroli et lingue.

rit

ua

n-

iel

129

in

.

12.

en

di

ıſi

le

ni

1-

10

in

.

n

0

i-

20

iu

le

e,

te

G

et

O

1

ELI. Questo proposito mi sa ricordar di frá Ventura, il quale trattando un passo del santo Vangeloche dice, REDDITE SVNT CÆSARIS CÆSARI apportó à proposito tutti gli nomi de le monete che sono state à tempi di Romani, con le loro marche, et pesi, che non só da qual diauo lo di annale ò scartafaccio l' hauesse racolti. che furono piu di cento et uinti, per farne co noscere quanto era studioso et retentiuo, à costui (finito il sermone) esse dosegli accostato un huom da bene li disse. Padre mio R. digra tia imprestatemi un carlino. A cui rispose che lui era de l'ordine mendicante. AR. A' che fine dite questo? ELI. Voglo dire che quei che son molto uersati circa le dittioni et no+ mi, et non son solleciti de le cule ; caualcano la medefima mula, con questo reuendo padre de le mule. AR, lo credo che oltre il studio de l'eloquenza, nella quale auanzano tutti gli loro antiqui et non sono inferiori à gli altri moderni : anchora pon sono mendichi nella philosophica et altrimente speculative profesfioni: senza la peritia de le quali non possono esser promossi á grado alchuno : perche gli statuti de l'uniuesità (alli quali sono aftret ti per giuramento) comportano che, Nullus ad Philosophiz et Theologiz magisterium et doctoratum promouearur, nifi epotauerit é fonte Aristotelis. ELL Oh, io ue diró quel B.3.

...

ch' han fatto per non esser pergiuri. Di tre fontane che sono nell'università: à l'una han no imposto nome, FONS Aristotelis, l'al era dicono FONS Pythagora, l'altra chiamano FONS Platonis. Da questi tre fonti trahendosi l'acqua per far la birra et la ceruosa, (de la qual acqua pure non manchano di bere i' buoi et gli caualli) conseguentemente non é persona che con ester dimorata meno che tre ó quattro giorni in qué studii et collegii, non vegna ad effer imbibito non folamen se del fonte d'Aristotele, ma et oltre di Pythagora, et Platone. AR. Oime che uoi dite por groppo il uero, quindi auiene (ò Theophilo) che li dottori uanno à buon mercato come le sardelle : perche come con poca fatica si creano, si trouano, si peleano; cossi con poco prezto fi comprano. Hor dumque rale effendo ap presso di noi il uolgo di dottori in questa etade (riserbando però la riputatione d' alchuni celebri et per l'eloquenza, et per la dottrina, et per la ciuil cortesia, quali sono vn Tobia Mattheo, un Culpepero, et altri che no so nomina, re) accade che tanto mancha che uno per chia marfi dottore poffa effer stimato hauer nouo grado di nobiltade, che piu tosto ésuspetto di contraria natura et conditione, le non fia parti colarméte conosciuto. Quindi accade che quei che per linea, è per altro accidente son nobili. anchor che gli s' aggiunga la principal parte di nobiltà, che é per la dottrina, fi vergogna no di graduarfi, et farfi chiamar dottori, bastandogli l' esfer dotti ; et di questi harrete

te

n

al

1-

-

ta

0

-

'n

1-

OF

1

e

-

.

P

.

ıi.

et

-

12.

2

0

ti

i

i,

C

maggior numero ne le corti, che ritrouar si pollano pedanti nell' univerfitade. TH. Non vi lagnate Hermello, perche in tutti luoghi do ue son dottori, et preti si trona l'una et l'altra femenza di quelli, doue quei che fono ueramente dotti et ueramente preti, benche promossi da bassa conditione, non può esfere che non fieno inciuiliti, et nobilitati, perche la feienza é vno esquisussimo camino á far l'animo humano heroico; ma quegl' altri tanto piu fi moltrano espressamente rustici, quanto par che noglano o col dicum pater, o col gi gante Salmonea altitonare, quando fe la spass leggiano da purpurato fatyro o fauno , con quellaspauerosa et imperial prosopopeia:dopo hauer determinato nella cathedra regentale. à qual declinatione appartegna lo hic, et heci et hoc nihil . AR . Hor lasciamo questi proposi ti: che libro é questo che tenete in mano? PH. Son certi dialogi. AR. La cena? PH. Non. AR Che dumque?PH. Altri, ne li quali si tratta de la caula, principio, et vno, lecodo la uia nostra ARM: Qualiinterlocutori? forse habbiamo qualch' altro diauolo di Frulta, 6 Prudentios. che di bel nuouo ne mettano in qualche bris ga; PH. No dubitate che tolto vno, trá gl'altra tutti fon fuggetti quieti et honeftiffimis AR. Siche secondo il wostro dire harremo pure da feardar quelche colain questi dialogi anchoa Ta? PH. Non dubitate, perche più tofto farrete grartato done ui prore, che stuzzicato done ui duole. AR. Pure ? PH. Qua per uno trouarere quel

dotto honesto, amorenole, ben creato, et tato fidele amico Alessandro Dicsono che il Nolano ama quanto gl' occhi fuoi, il quale é caufa che questa materia sia stata messa in capo. Lui é introdutto come quello, che porge materia di confideratione al Theophilo. Per il secondo hauete Theophilo, che sono io, che secondo le occasioni uegno à distinguere, definire, et di mostrare circa la suggetta materia. Per il terzo hauete Geruafio huomoche no é de la professi one, ma per palla tepo vuole effer prefete alle no conferenze:et é yna persona che non odora nepuzza, et che prende per comedia gli fatti di Polihimnio, et da passo in passo gli dona campo di fargli efercitar la fua pazzia, Que sto sacrilego pedante hauete per il quarte; uno de rigidi censori di Philosofi, onde si afferma Momo: uno affettiffimo circa il suo gregge di scolastici, onde si noma nell'amor Socratico u no perpetuo nemico del femineo fesso, onde p no effer Phylico, si stima Orpheo, Museo, Tyti ro, et Amphione. Questo é un di quelli che quando ti harra fatta una bella construttione, prodotta una elegante epistolina , scroccata una bella phrase da la popina Ciceroniana: quá é risuscitato Demostene, quá uegeta Tullio, quá uine Saluftio: Quá é un Argo che uede ogni lettera, ogni fillaba, ogni dittione. Quá Radamento umbras uocaville filentum, qua Minoe Re di Creta,urnam mouet, chia mano all'effamina le orationi fanno discussio ne de le phrase, con dire. Queste sanno di poe

10

1-

ſa

ui

di

lo

le

di

Œ

le

ra

di

12

10

10

di

u

ti

be

e,

ta

2:

10

c.

n,

ia

9

ta

ra, queste di comico, questa di oratore, questo é grave, questo é lieue, quello é sublime. quell'altro é humile dicendi genus : quelta oratione é aspera, sarrebe leue se fusse forma ta coffi, questo é uno infante scrittore, poco studioso de la antiquita, non redolet Arpinatem, defipit Latium. Quefta uoce non é tosca, non é usurpata da Boccaccio, Petrarcha, et altri probati authori. Non si scriue homo, ma omo; non honore, ma onore: non Polihim nio ma Poliinnio. Con questo triomfa si con tenta di fe, gli piaceno piu ch' ogn' altra cofa i' fatti suoi : é un Gioue che da l' alta specula remira, et considera la uita de gl' altri huomi ni fuggetta á tanti errori, calamitadi, miferie, fatiche inutili; solo lui é felice, lui solo ume uita celeste, quando contempla la sua divinità nel specchio d' un spicilegio, un dittionario, un calepino, un lexico, un cornucopia, un Nizzolio. Con questa sufficienza dotato mentre ciascuno é uno; lui solo é tutto Se aui en che rida, si chiama Democrito: s'auien che si dolga, si chiama Heraclito; se disputa, si chi ama Crisippo: se discorre, fi noma Aristotele; se få chimere, si appella Platone; se mugge vn sermoncello, se intitula Demostene: se constru isce Virgilio, lui é il Marone. Quá correge Ashille, approua Enea, riprende Hettore, efclama contra Pyrro, si condole di Priamo, arguisce Turno, iscusa Didone, comenda Achate, et in fine mentre uerbum uerbo reddit, et infilza saluatiche synonimie, nibil diui-

num à se alienum putat : et cossi borioso fmontando da la sua cathedra, come colui ch' ha disposti i cieli, regolati i senati, domati eferciti, riformati i' mondi, é certo che se non fusie l'ingiuria del tempo, farrebe con gl' effetti quello che fà co l'opinione. O' tempora, 6 mores. Quanti fon rari quei che intendeno la natura de participii, de gl' aduerbii; delle coniunctioni. Quanto tempo é scorso che no s' é trouato la raggione et ucra caula, per cui l'adiectivo deue concordare col sustantivo, il relativo con l'antecedente deue coire, et co che regola hora fi pone auanti, hora addietro de l'oratione: et con che mifure et quali ordini vi s'intermesceno quelle interiectione dolentis, graudentis, heu, oh, ahi, ah, hem, ohe, hui, et altri condimenti, lenza i' quali tutto il discorfo é infipidiffimo ? ELL. Dire quelche noleto, intendetela come ni piace, io dico che per la felicità de la vita é meglo fismarfi. Creso et effer pouero, che tenerfr pouero et effer Crelo, Non é piu conueneuole alla beatitudine hauer vna Zucea, che ti paia bella, et ti contente: che una Leda vna Helena, che ti dia noia, et ti negna in fastidio ? che dumque importa a costore l'esfer ignoranti, et ignobilmente occu pati:le tanto fon piu felici, quanto piu lolamen te piaceno afe medefimit Coffi é buona l'her ba fresca á l'afino, l'orgio al cauallo, come un te il pane di puccia, ela perdice: Costi si conten ta il porco de le ghiande et il brodo, come un Gioue de l'ambrofia et nettare. Volete forse to gler costoro daquella dolce pazzia:per la qual

fo

ti

f-

2,

le

ó

31

il

10

2

n

t

cura appresso ti derrebono rompere il capo? lascio che, chi sa se é pazzia questa, ó quella? Diffe un Pyrrhoniano, chi conolce fe il nostro stato é morte, et quello di quei che chiamiamo defunti évita ? Coffi chi fa fe tutta la felicita. et uera beatitudine consiste nelle debite copu lationi, et appositioni de membri de l'orati onit AR. Cossi é disposto il mondo noi facci amo il Democrito sopra gli pedanti et grammatisti, gli solleciti cortegiani farno il Demo erito fopra di noi, gli poco penferosi monachi et preti Democriteggiano fopra tutti : et reciprocaméte gli pedati si betfano di noi,noi di corteggiani, tutti de gli monachi : et in conclu fione mentre l'uno é pazzo à l'altro; verremo ad elser tutti differenti in specie, et cocordanti in genere, et numero, et calu. PH. Diuerle pet ció son specie et maniere de le censure : uarii fon gli gradi di quelle : ma le piu aspre, dure, horribili, et spauentose son de gli nostri archi didascali : peró à questi douiamo piegar le gi nocebia, chinar il capo, converter gl'occhi, et alzar le mani, suspirar, lacrimar, esclamare, et dimandar mercede. A' uoi dumque mi riuol go ò chi portate in mano il caduceo di Mercu rio, per decidere ne le controuerfie, et determi nate le questioni ch'accadeno tra gli mortali et tra gli dei, A' uoi Menippi ch' assis nel glo bo de la luna co gl'occhi ritorti et baffi ne mi rate, bauendo à schifo et sdegno, i nostri gesti A' voi scudieri di Pallade, antesignani, di Mimerua, castaldi di mercurio, magnarii, di cioue, collattapei di

d' Apollo, manuarii, d'Epimetheo, botteglieri di bacco, agasoni de le Euate, fustigatori de le Edonide, impulsori, de le Thyade, subagitatori de le Menadi, subornatori de le Bus faridi, Equestri de le Mimmallonidi , con cubinarii de la nimpha Egeria, correttori de l' intusiasmo, demagoghi del popolo errate, dif ciferatori di Demogorgone, Dioscori de le flut tuanti discipline, thesorieri del Pantamorpho. et capri emissarii del sommo pontefice Aron. á voi raccamadiamo la nostra profa, sottomet temo le nostre muse, premisse, subsuptioni, di greffioni, parentefi, applicationi, claufule, periodi, costruttioni, adiettiuationi, epitetismi. O' uoi suauissimi aquarioli, che con le belle eleganzucchie, ne furate l'animo, ne legate il core, ne fascinate la mente: et mettete in proftribulo le meretricole anime nostre: riferite à buon conseglo i nostri barbarismi, date di punta à nostri solecismi, turate le ma le olide uoragini, caftrate i'nostri Sileni, imbrachate gli nostri Nohemi, fate eunuchi di noftri macrologi, rappezzate le nostre eclypfi, affrenate gli nostri taphtologi, moderate le nostre acrilogie, condonate à nostre escrilo= gie, iscusate i' nostri perissologi, perdonate & postri cacocephati. Torno á sconginrarui tutti in generale, et in particulare te feuero, fu perciliofo, et saluaticissimo maestro Polihim nio: che dismettiate quella rabbia contumace, et quell' odio tanto criminale, contra il no bilissimo sesso femenile; et non ne turbate quanto

20

quanto há di bello il mondo, et il ciel con su oi tanti occhi scorge, Ritornate ritornate à uoi, et richiamate l'ingegno, per cui ueggiate che questo uostro liuore non é altro che mania espressa, et frenetico surore. Chi é piu insensato et stupido, che quello che non uede la luce? Qual pazzia può esfer piu abietta, che per raggion di sesso, esfer nemico all'istessa patura, come quel barbaro Re di Sarza, che per hauer imparato da uoi, disse.

13

iΓ

it

1.

e

c

.

Natura non può far cosa perfetta, Poi che natura femina ujen detta.

Confiderate alquanto il uero; alzate f occhio à l'arbore de la scienza del bene et il male, uedete la contrarietà et oppositione ch' é trá l'uno et l' altro. mirate chi sono ? maschi: chi sono le femine. Quá scorgete per suggetto il corpo ch' é uostro amico malchio, lá l' anima ch' é nostra nemica femina. Quà il maschio chaos, lá la femina dispositi one; quá il fonno, lá la uigila; quá il letargo, là la memoria; quá l'odio, la l'amicitia; qua il timore, la la sicurtà ; qua il rigore, lá la gentilezza; quá il scandalo, la la pace ; quá il furore , lá la quiete ; quá l'errore, la la uerita; qua il difetto, la la perfettione : qua l'inferno, la la felicità ; qua Polihimnio pedante, la Polihimnia mula. et final mente tutti uitij, mancamenti, et delitti fon mafchi: et tutte le uirtudi, eccellenze, et bontadi son femine. Quindi la prudenza, la gustisia, la fortezza, la temperanza, la bellezza, la

maestá, la dignitá, la diuinitá, cossi si nominano, costi s' imaginano, costi si descriueno, coffi si pingono, coffi fono. Et per uscir da queste raggioni theoriche, notionali, et gram maticali conuenienti al uostro argumento : et menire alle naturali, reali, et prattiche. Non ti deue bastar questo solo essempio à ligarti la lingua, et turarti la bocca, che ti fará confuso con quanti altri fono tuoi compagni, fe ti dovelle madare à ritrovare vn malchio meglore, ofimile à questa Diua ELIZABETTA che regna in Inghilterra ; la quale per effer tanto dorata, essaltata, faurita, difesa, et mantenuta da cieli: in uapo si forzaranno di desmetterla l' altrui paroli ó forze? A' questa dama dico di cui non é chi fia piu degno in tutto il regno, non é chi sia piu heroico tra nobili, non é chi sia più dotto tra togati, non é chi sia più laggio tra confulari? In comparation de la qua le tanto, per la corporal beltade, tanto per la cognition de lingue da nolgari et dotti, tanto per la notitia de le scienze, et arti, ranto per la prudenza nel gouernare, tanto per la felici tade di grande et lungha suthoritade : quanto per tutte l'altre, uirtudi ciuili et naturali : ui liffime fono le Sophonisbe, le Faustine, le Se4 mirami, le Didoni, le Cleopatre et altre tutte: de quali gloriar si possano l'Italia, la Grecia, l'Egitto, et altre parti de l'Europa, et Asia, per gli passati tempi? Testimoni mi sono gl' effetti,et il fortunato successo, che non senza nobil marautgla rimira il secolo ptesente: quando

quando nel dorso de l'Europa, correndo irato il Teuere, minaccioso il Po, uiolento il Roda no, sanguinosa la Senna, turbida la Garonna, rabbiolo l' Ebro, funbondo il Tago, trausglata la Mofa, inquieto il Danubio : ellacol splendor de gl' occhi suoi per cinque lustri et piu s' ha' facto tranquillo il grande Oceano, che col continuo reflusso et flusso, lieto et qui eto accogle nell' ampio seno il suo diletto Ta mesi: il quale suor d'ogni tema et noia, sicuro et gaio si spasseggia; mêtre serpe et riferpe per l'herbofe sponde. Hor dumque per cominciar da capo,quali. ARM. Taci taci Philotheo, non ti forzar di gionger acqua al nostro Oceano, et lume al nostro sole: lascia di mostrarti abstratto (per non dirti peggio) disputando con gli absenti Polihimnii. Fatene un poco copia di questi presenti. dialogi, a' fine che non meniamo ociolo questo giorne et hore. PHI. Prendete, leggete.

## Fine del Primo Dialogo.

and the second trends are of the

intelestra comunication influence contrata de contrata de la contrata antique a mante de la contrata de mante de la contrata de mante de la contrata de la contrata de la contrata de mante de la contrata de la contrata de la contrata de mante de la contrata de la contrata de la contrata de la contrata de mante de la contrata de la contrata de la contrata de la contrata de mante de la contrata del contrata del contrata de la contrata del la contrata de la contrata del la

The second se

120d amend a little and a littl

And the second second



## Dialogo Secondo.

Interlocutori. Dicsono Arelio.
The ophilo.
Gervasio.
Politimnio.



I gratia Maestro Polihimnio, et tu Geruasio, non interrompete oltre i nostri discorsi. PO, Fiat. GER. Se costui, che é il magister, par la, senza dubio io no posso

tacere. D. Si che dite Theophilo che ogni cofa che non é primo principio, et prima causa:
há principio et há causa? Th. Senza dubio, et
feoza controuersia alchuna. D. Credete per
questo che chi conosce le cose causate et principiate; conosca la causa et principio? Th. non
facilmente la causa prossima et principio prossimo; difficilissimamente (ancho in vestigio)
la causa, et principio primo. D. Hor come intendete che le cose che hanno causa et principio primo et prossimo, sano ueramente conosciute, se secondo la raggione della causa, esCi. ficiente

ficiente (la quale e' una di quelle che concorreno alla real cognitione de le cose ) sono occolte. D. Lascio che é facil cosa ordinare la dottrina demostratiua, ma il demostrare e' difficile. Ageuolissima cosa é ordinare le cause, circostan ze, et methodi di dottrine : ma poi malamente gli nostri methodici, et analitici metteno in esequtione i' loro organi, principii di methodi, et arte de le arti. G. Come quei che san far si belle spade, ma non le sanno ad operare. P. Fermé. G. Fermati te siano gli occhi, che mai le possi aprire. T. Dico però che non si richiede dal philosofo naturale, che ammeni tutte le cau se et principii : ma le phisiche sole, et di queste le principali, et proprie. Benche dumque perche dependeno dal primo principio et causa si dicano hauer quella causa et quel principio: tut ta uolta non e' si necessaria relatione : che da la cognitione de l'uno s'inferifca la cognitione de l'altro : et però non si richiede che uengano ordinati in una mede ma disciplina. D. Come questo? T. Perche dalla cognitione di tutte cose dependenti non possiamo inferire altra notitia del primo principio et causa, che per modo men efficace che di uestigio : essendo che il tutto deriua dalla sua nolontá ó bontá, la quale é principio della sua operatione, da cui procede l'universale effetto. il che medesmo si può con siderare ne le cose artificiali in tanto, che chi uede la statua, non uede il scultore; chi uede il ritratto di Helena, non uede Apelle: ma uede lo effetto de l'operatione, che prouiene da la

n

d

bonta de l'ingegno d' Apelle (il che tutto é uno effetto de gli accidenti, et circostanze de la fustanza di quell' huomo, il quale quanto al suo esfere assoluto non é conosciuto punto. D. Tan to che conoscere l' universo, é come conoscer nulla dello essere et sustanza del primo principio per che é come conoscere gli accidenti de gli accidenti. T. Cossi, ma uon vorei che u'ima ginaste ch' io intenda in Dio esfere accidenti,o' che possa esser conosciuto come per suoi accidenti. D. Non ui attribuisco si duro ingegno, et so che altro é dire essere accidenti, altro essere suoi accidenti, altro essere come suoi acciden ti ogni cosa che é estranea dalla natura diuina: Nell' ultimo modo dire credo che intedete esse re gli effetti della diuina operatione; li quali quantumque fiano la fustanza de le cole, anzi et l' istesse sustanze naturali : tutta uolta sono come accidenti remotifsimi, per farne toccare la cognitione apprehenfiua della diuina fopranaturale essenza. T. Voi dite bene, DIC, Ecco dumque che della diuma sustanza, si per estere infinita, si per esfere lontanissima da quelli effetti, che sono l'ultimo termine del corso della nostra discorsiua facultade : non possiamo conoscer nulla senon per modo di uestigio come dicono i' Platonici, di remoto effetto come dicono i Peripatetici, di indumenti come dicono i Cabalisti, di spalli 6 posteriori come dicono i Thalmutisti, di spechio, ombra, et enigma come dicono gli Apocaliptici TH. Anzi di piu perche non ueggiamo perfettamente questo vniuerlo

intelligenza. T. Bene: ma non tanto son degni di riprensione costoro: quanto son degnissimi di lode quelli che si forzanno alla cognitione di quelto principio et causa, per apprendere la sua grandezza quanto sia possibile discorren

do con gl'occhi di regolati sentimeti, circa que fti magnifici aftri, et lampegiauti corpi, che son tanti habitati mondi, et grandi animali, et eccellentiffimi numi, che sembrano, et sono innumerabili modi no molto diffimili à questo che ne contiene, i' quali essendo impossibile ch'hab

11

21

n

d

to

c

biano l'essere da per se, atteso che sono compofti et dissolubili (benche non per questo siano degni d'esserno disciolti, come é stato ben det to nel Timeo) é necessario che conoscano prin cipio et causa: et consequentemente con la gran dezza del suo esfere, viuere et oprare : monstrano, et predicano in un spacio infinito, con uoci innumerabili la infinita eccellenza, et maesta del suo primo principio et causa. Lasciando duque (come uoi dite) quella confideratione per quanto é superiore ad ogni senso et intelletto : consideriamo del principio et causa, per quan to in uestigio ó é la natura istessa, o pur riluce nel'ambito et grembo di quella. Voi dumque dimandatemi per ordine, se nolete ch' io per or dine ui risponda. D. Cossi faró. Ma primamen te,per che usate dir causa, et principio, uorei sap se questi son tolti da uoi come nomi synoni mi? T. Non. D. Hor dumque che differenza é trá luno et l'altro termino ? T. Rispondo che quando diciamo Dio primo principio et prima caula; intendiamo vna medelma cola con diner se raggioni ; quando diciamo nella natura principii et caule; diciamo diuerle cole con fue diuerse raggioni. Diciamo Dio primo principio inquanto tutte cole sono dopo lui secondo cers to ordine di priore et posteriore ò secondo la natura, o secondo la duratio ne, o secondo la dignità. Diciamo Dio prima causa, in quanto che le cole tutte son da lui distinte come lo effetto da l'efficiente, la cosa prodotta dal producete. et queste due raggioni son differen-

C.3. ti,perche

ti perche non ogni cosa che é priore, et piú deg na, et causa di quello che posteriore et men degno; et non ogni cosa che é causa, é priore et piu degna, di quello che é causato, come é ben

C

u

la

N

A

C

to

ti

h

C

t

U

chiaro à chi ben discorre.

D. Hor dite in proposito naturale, che differenza é trá causa et principio? T. Benche alle volte l'uno fi usurpa per l'altro; nulladimeno parlando propriamente, non ogni cosa,che é principio, é causa, per che il punto é principio della linea, ma non é causa di quella; l'instante é principio dell' operatione, il termine onde, é principio del moto et non causa del moto, le premisse son principio de l'argumentatione, non son causa di quella, peró principio é piu general termino che causa. D. Dumque strengendo questi doi termini à certe proprie significationi, secondo la consuetudine di quei che parlano piu riformatamente, credo che uoglate che principio sia quello che intrinsecamete con corre alla constitutione della cosa, et timane nell'effetto, come dicono la materia et forma, che rimagnono nel composto, ó pur gl'elementi da quali la cosa uiene a comporsi, et ne quali ua a risoluersi. Causa chiami quella che concorre alla produttione delle cole esteriormente, et ha l'effere fuor de la compositione, come è l'efficiente et il fine, al quale é ordina ta la cosa prodotta? T. Assai bene. D. Hor poi che siamo risoluti de la disferenza di queste cole. Prima defidero che riportiate la uostra intentione circa le cause, et poi circa gli principii. ct quan-

et quanto alle cause, prima uorei saper della efficiente prima, della formale, che dite esser congionta all'efficiente, oltre della finale, la quale se intende motrice di questa. T. Assa mi piace il uoftro ordine di proponere. Hor quanto alla causa effettrice. Dico l'efficiente phisico universale essere l'intelletto universale, che é la prima et principal faculta del anima del mon do, la quale é forma universale di quello. DI. Mi parete esfere non tanto conforme all' opinione di Empedocle, quanto piu ficuro, piu distinto, et piu esplicato, oltre (per quato la sopras eritta mi fá uedere)piu profondo: peró ne farete cosa grata di uenire alla dechiaration del tut to per il minuto: cominciando dal dire che cosa sia questo intelletto universale. T. L'intelletto universale é l'intima piu reale, et propria facultà & parte potentiale de l'anima del mondo questo é uno medesmo, che empie il tutto, illumina l'universo et indrizza la natura à produre le sue sepcie come si coviene, et cossi há rispetto alla produttione di cose naturali: come il nostro intelletto, alla congrua produttione di specie rationali. Questo é chiamato da Pythagorici motore et esagitator del uniuerso come esplicó il poeta, che diffe Totamque in fusa per arctus, Mens agitar molem, et toto se corpore miscet. Questo é nomato da Platonici fabro del mondo. Questo fabro (dicono) procede dal mondo superiore(il quale é à fatto vno) à questo mondo sensibile che é diuiso in molti; oue non solamente la amicitia, C.iiii.

c

ma ancho la discordia, per la distanza de le parti, ui regna. Questo intelletto, infondendo et porgendo qualche cosa del suo nella materia: mantenendofi lui quieto et inmobile, produce il tutto. E detto da Maghi fecondissimo de semi, 6 pur seminatore; per che lui é quello che impregna la materia di tutte forme, et secondo la raggione, et condition di quelle, la uiene à figurare, formare, inteffere.con tanti, ordini mi rabili, li quali non possono attribuirsi al caso, ne ad altro principio che non sa distinguere, et or dinare. Orpheo lo chiama occhio del mondo; per ció che il uede entro et fuor tutte le cose naturali, a fine che tutto non folo intrinfeca, ma ancho estrinsecamente uengha á prodursi et mã tenersi nella propria simmetria. Da Empedocle é chiamato distintore, come quello che mai si stanca nel'esplicare le forme confuse nel seno della materia, et di suscitar la generatione del una, dalla corrottion de l'altra cosa. Plotino lo dice padre et progenitore, p che questo distribu isce gli semi nel capo della natura, et e il prossimo dispensator le forme. Da noi si chiama artefice interno, perche forma la materia, et la figu ra da dentro come da dentro del feme ó radice manda et esplica il stipe, da dentro il stipe caccia i' rami, da dentro i' rami le formate brancie, da dentro queste ispiega le gemme, da dentro forma, figura, intesse, come di nerui, le frondi, gli fiori, gli frutti, et da dentro a certi tempi richiama gli suoi humori da le frondi, et frutti, alle brance : dale brance, a gli rami : da gli rami, al ftipe

ftipe, dal ftipe alla radice : fimilmente nel gli animali spiegando il suo lauore dal seme prima et dal centro del cuore, ali membri esterni, et da quelli al fine complicando uerso il cuore l'esplicate facultadi, fa come giá uenesse á ringlomerare le giá distese fila. Hor se credemo non effere feza discorso et intelletto prodotta quell' opra come morta che noi sappiamo fengere con certo ordine, et imitatione ne la superficie della materia, quando scorticando, et scalpellando un legno; facciamo apparir l' effige d'un cauallo: quanto credere debbiamo effer maggior quel' intelletto artefice; che dal' intrinseco della feminal materia, rifalda l' offa, stende le cartilagini, incana le arterie, inspira i' pori , intesse le fibre, ramifica gli nerui;et con fi mirabile magistero dispone il tutto ? Quanto (dico) più grande artefice é questo, il quale non é attacea to ad una fola parte de la materia : ma opra con tinuamente tutto in tutto? Son tre forte de intelletto; il divino che é tutto, questo mundano che fa tutto, gli altri particolari che si fanno tutto, pche bilogna che trá gl'eftremi fe ritroue questo mezzo, il quale é ucra causa efficiente non tanto estrinseca come ancho intrinfeca de tutte cofe naturali.

DIC. Vi uorei ueder diftinguere come la intédete causa estrinseca et come estrinseca? T. Lo chiamo causa estrinseca perche come efficiente nó é parte de li coposti et cose produtte. É causa intrinseca in quanto che non opra circa la mate ria et suor di quella, ma come é stato poco sa detto, onde

onde, & causa estrinseca per l' effer suo distinto dalla fustanza et esfenza de gl' effetti : et perche Teffere suo non écome di cose generabili et corrottibili, benche uerse circa quelle : é causa intrinseca quanto á l'atto della sua operatione. D. Mi par ch' habbiate á bastanza parlato della causa efficiente, hor uorei intendere che cosa Equella che volete sia la causa formale gionta à lefficiente, é forse la raggione ideale? per che ogni agente che opra secondo la regola intellettuale, non procura effettuare, senon secondo qualche intentione, et questa non é senza apprensione di qualche cosa; et questa non é altro che la forma de la cosa che é da prodursi : et per tanto questo intelletto che há facultá di pro dure tutte le specie, et cacciarle con si bella architettura dalla potenza della materia a l' atto: bifogna che le prehabbia tutte, secondo certa raggion formale, senza la quale l'agente non potrebe procedere alla sua manifattura.come al Rattrario non é possibile d'exequir dinerse stame, senza hauer precogitate diuerse forme prima. T. Eccellentemente la intendete : per che moglo che fiano confiderate due forte di forme; l'una, la quale é causa, non gia efficiente, ma per la quale l'efficiente effettua. l'altra é principio, la quale dal' efficiente é suscitata da la ma teria. D. Il scopo, et la causa finale la qual si propone l'efficiente, é la perfettion dell'uniuerto la quale é che in diuerse parti della materia entte le forme habbiano attuale existenza : nel qual fine tanto si deletta et si compiace l'intelletto

letto che mai fi stancha suscitado tutte sorte di forme da la materia, come par che uogla ancho ra Empedocle. T. Affai bene.et giongo à questo che sicome questo efficiente é vniuersale nell'universo, et é speciale et particulare nelle parti, et membri di quello : cossi la sua forma, et il suo fine. D. Hor assai é detto delle cause

procediamo à raggionar de gli principii.

T. Hor per uenire a li principii constitutiui de le cose Prima raggionarò de la forma per esser medesma in certo modo con la giá detta causa efficiente : per che l'intelletto che é una potenza de l'anima del mondo, é stato detto efficiente prossimo di tutte cose naturali. D. Ma come il medesmo soggetto può essere princi: pio et causa di cose naturali? come puó hauer raggione di parte intrinfeca, et non di parte intrinseca? T. Dico che questo non é inconueniente confiderando che l'anima é nel corpo come nochiero nella naue : il qual nocchiero, in quanto uien mosso insieme con la naue, é parte di quella, confiderato in quato che la gouerna et muoue; non se intende parte, ma come distinto efficiente : cossi l'anima de l'uniuerfo in quanto che anima, & informa, viene ad effer parte intrinseca et formale di quello: ma come che drizza, et gouerna, nó é parte, non há raggione di principio, ma di causa. Questo ne accorda l'ittesfo Aristotele il qual quantumque neghi l'anima hauer quella raggione uerso il corpo, che há il nocchiero alla naue: tutta uolta confiderandola secondo quella potenza, con la

quale intende, et sape : non ardisce di nomarla atto et forma di corpo, ma come vno efficiente feparato dalla materia secondo l'effere; dice che quello é cosa che uiene di fuora, secondo la sua subsistenza, diuisa dal composto. D. approuo quel che dite,per che se l'essere separata dal cor po alla potenza intellettiua de l' anima nostra conuiene : et lo hauer raggione di causa efficiente : molto piu si deue affirmare de l'anima del mondo, per che dice Plotino scriuendo con tra gli Gnostici. che con maggior facilità l'anima del mondo regge l'universo, che l'anima nostra il corpo nostro · poscia é gran differenza dal modo con cui quella et questa gouerna. Quella non come alligata regge il modo di tal forte, che la medesma non leghi ció che prende, quella non patisce da l'altre cose ne con l'altre cose, quella senza impedimento s'inalza alle cose superne quella donando la uita et persettione al corpo non riporta da esso imperfectione alchuna: et però eternamente é congionta al medelmo loggetto. Questa poi é manifesto che é di contraria conditione. Hor le secondo il uostro principio le perfectioni che sono nelle nature inferiori, più altamente denno essere attribuite, et conosciute nelle nature superiori : doui amo senza dubio alchuno affirmare la distintione che hauete apportata. Questo non solo uiene affirmato nel anima del modo; ma ancho de ciascuna stella, essedo (come il detto philosopho vole) che tutte hano poteza di conteplare Idio, gli principii di tutte le cose, et la distributione de

## DIALOGO SECONDO

gl' ordini de l'uniuerso : et vole che questo non accade per modo di memoria, di discorso, et co fideratione: p che ogni lor opra é opra eterna, et non é atto che gli posta ester nuouo, et peró niente fanno che no fia al tutto condecete, per fetto, con certo et prefisfo ordine, senza atto di cogitatione : come per essempio di un perfetto scrittore et cytharista mostra anchora Aristotele, quado per questo che la natura no discorre, et ripenfa: no vuole che si posta conchiudere che el la opra senza intelletto et intétió finale : per che li mufici et scrittori esquisiti, meno sono attenti à quel che fanno, et no errano come gli più rozzi et inerti, gli quali con piu pensarui etattenderui, fanno l'opra mé perfetta, et ancho non fenza errore.T. La intendete.Hor venemo al piu particolare. Mi par che detrahano alla diuina bonta et all'eccellenza di questo grande animale, et simulacro del primo pricipio, quelli che no voglono intedere, ne affirmare il mon do co gli suoi mebri estere animato; come Dio hauesse inuidia alla sua imagine, come l'architetto no amasse l'opra sua singulare di cui dice Platone che si copiaque nell' opificio suo, pla fua similitudine che remiró in quello, et certo che cosa puó piu bella di questovniuerso presen tarfi à gl'occhi della divinitazet effedo che quel lo costa di sue parti: à quali di este si deue piu at tribuire che al pricipio formale? lascio à meglo et piu particolar discorso mille raggioni naturali oltre questa topicale ó logica. D. non mi curo che ui sforziate in ció, atteso non é philofo di qualche riputatione, ancho tra peripatetici

fia

fo

te

il

ci

te

ch

le

qu

cl

fa

ci

D

te

cl

ti

n

che non uogla il mondo et le sue sphere essere in qualche modo animate. Vorei hora intédere con che modo uolete che questa forma uengha ad infinuarfi alla materia de l'universo? T. Se gli gionge di maiera che la natura del corpo la quale secondo se non é bella, per quanto é capace uiene à farsi partecipe di bellezza, atteso che non é bellezza se non consiste in qualche specie ó forma, non é forma alchuna che non sia prodotta da l'anima : D. Mi par udir cosamolto noua : uolete forse che no solo la forma del' universo ma tutte quante le forme di cose naturali fiano anima? T. Si. D. Sono dumque tutte le cose animate? T. Si. D. Hor chi ui accordarà questo? T. Hor chi potra riprouarlo con raggione ? D. E' comune senso che non tutte le cose uiuono T. Il senso piu comune non é il piu uero. DI. Credo facilmente che questo si può difendere. Ma no bastará á far vna cosa uera per che la si possa difendere: atteso che bisogna che si possa ancho prouare. T. Questo non é difficile. Non son de philosophi che dicono il mondo essere animato? D. Son certo molti, et quelli principalissimi. T. Hor perche gli medelmi non diranno le parti tutte del mondo effere animate? D, Lo dicono certo, ma de le parti principali et quelle che son uere parti del mondo : attefo che non in minor rag gione voglono l'anima esfere tutta in tutto il mondo, et tutta in qualfiuogla parte di quello: che l'anima de gl'animali à noi sensibili, é tutta per tutto. T. Hor quali pensate uoi che non

fiano parti del mondo ucre? D.quelle che nom fon primi corpi come dicono i' Peripatetici, la terra con le acqui et altre parti, le quali, secondo il uostro dire, constituiscono l'animale intiero, la luna, il sole, et altri corpi, Oltre questi principali animali fon quei che non fono primere parti de l'universo, de quali altre dicono hauer l'anima uegetatiua, altre la fensitiua, altre la in tellettiua. T. Hor fe l'anima per questo che é nel tutto, é ancho ne le parti; per che non uolete che sia ne le parti de le parti? D. Voglo, ma ne le parti de le parti de le cose animate. T. Hor quali son queste cose che non sono animate. non son parte di cose animate? D. Vi par che ne habbiamo poche auanti gl' occhi? Tutte le cofe che non hanno uita : T. Et quali son le cose che non hanno uita ; al meno principio vitale? D. Per conchiuderla, uolete uoi che non fia cofa che no habbia anima, et che non habbia prin cipio vitale? T. Questo é quel ch'io uoglo al fine. P.Dumque un corpo morto há anima? duque i miei calopodii, le mie pianella, le mie box te, gli miei sproni, et il mio annulo, et chiroteche, serano animate? la mia toga, et il mio pallio, sono animati? G. Si, messersi, mastro Polihimnio, per che non? credo bene che la tua to ga et il tuo mantello é bene animato, quando contiene un'animal come tu sei dentro, le bor te et gli sproni sono animati quando contegnono gli piedi, il cappello é animato quando contiene il capo, il quale non é senza anima, et lastalla é ancho animata quando contiene il cauallo

cauallo, la mula, ò uer la fignoria uostra. Non la intendete cossi I heophilo ? non ui par ch'io l' hó compresa meglo che il dominus magister ? P. Cuium pecus? come che non si trouano de gl'asini etiam, atque etiam sottili ? hai ardir tu apirocalo, abecedario, di uolerti equiparare ad un archididascalo, et moderator di ludo Miner uale par mio? G, Pax uobis domine magister, feruus feruorum et scabellum pedum tuorum. P. Maledicat re deus in secula seculorum, D. Senza colera: lasciatene determinare queste co se á noi. P. Prosequatur ergo sua ta dogmata Theophiuls. T. Coffi faró. Dico dumque, che la tauola come tauola non é animata, ne la ueste, ne il cuoio come cuoio,ne il uetro come uetro, ma come cose naturali et composte hanno in se la materia et la forma : fia pur cola quanto piccola, et minima fi vogla, há in se parte di sustanza spirituale, la quale, se troua il soggetto dis posto, si stende ad esser pianta, ad esser animale et riceue membri di qualfiuogla corpo, che comunmente se dice animato : perche spirto si troua in tutte le cole, et non é minimo corpulculo che non contegna cotal portione infe, che non inamini. P. Ergo quidquid est, animal est. T. Non tutte le cote che hanno anima fi chiamano animate. D. Dumque al meno tutte le cose han uita? T. Concedo che tutte le cose han no in se anima, hanno uita, secondo la sustanza, et non secondo l'atto, et operatione conoscibile da peripatetici tutti, et quelli,che la uita et anima definiscono secondo certe raggioni troppo groffe

12

ľ

.

tu

ıd

er

r,

n.

0

2

groffe. D. Voi mi scuoprite qualche modo uerisimile con il quale si potrebe mantener, l' opi nion,d' Anaxagora che uoleua ogni cosa effete in ogni cola, perche effendo il ipirto 6 anima ó forma uniueriale in tutte le cole; da tutto fi puó produr tutto. T. Non dico uerifimile ma uero. perche quel spirto si troua in tutte le cole, le quali se non sono animali, sono animate, se non sono secondo l'atto sensibili d'animalità et vita: son peró secondo il principio et certo atto primo d' animalità et uita et non dico di uantaggio; perche uoglo supersedere circa la proprietà di molti lapilli, et gemme le quali roc te,et recise, et poste in pezzi disordinati,hanno certe uittu, di alterar il spirto, et ingenerar noui affetti et passioni ne l'anima : non solo nel corpo, et sappiamo noi che tali effetti, non pro cedeno, ne possono prouenire da qualitá puramente materiale: ma necessariamente si referiscono á principio symbolico vitale et animale oltre che il medesmo ueggiamo sensibilmente ne sterpi et radici smorte, che purgando, et congregando gl' humori, alterando gli spirti, mostrano necessariamente effetti di uita. Lascio che non senza caggione li necromantici sperano effettuar molte cose per le offa de moiti : et credeno che quelle ritegnano, se non quel medesmo: vn tale però et quale atto di urta, che gli uiene à proposito à effetti estraoi dinarii. Altre occasioni mi faranno piu a lungo discorrere circa la mente, il spirto, l'anima, la uita che penetra tutto, é in tutto et moue tutta la materia, D.i. empire

empie il gremio di quella, et la fopravanza piu tofto che da quella è fopravanzata, attefo che la fuftanza fpirituale dalla materiale non puó effete fuperata: ma piu tofto la uiene à contenere D, Questo mi par conforme non solo al senso di Pychagora, la cui sentenza recita il poeta quando dice

Principio calum ac terras composq: liquentes, Lucentemque globum luna Titaniaq: astra Spiritus intus alit, totamque infusa per arctus Mens agitat molem; totoque se corpore miset.

O

ci

in

fi

ig

g

qı

m

Ma anchora al senso del Theologo, che dice. Il spirito colma et empie la terra, et quello che contiene il tutto. Et un altro parlando forse del commercio de la forma con la materia et la po tézadice che é soprauazata da l'atto, et da la for ma.T. Se dumque il spirto, la anima, la vita si ri troua in tutte le cofe, et secondo gerti gradi empie tutta la materia: uiene certamente ad effere il uero atto, et la uera forma de tutte le cose. L' anima dumque del mondo, é il principio formale constitutivo de l'universo, et di ciò che in quello fi contienet dico che fe la uita fi troua in tutte le cose ; l'anima uiene ad esser forma di tutte le cose : quella per tutto é presidente alla materia, et fignoreggia nelli composti, effettua la compositione et consistentia de le parti. Et però la pertiftenza non meno par che fi conucgna

negna á cotal forma, che á la materia. Questa intendo essere una di tutte le cose; la qual peròsecodo la diuersirá delle dispositioni della materia, et secondo la facultá de principii materiali attiui et passiui, uiene á produr diuerse figurationi, et essertuar diuerse facultadi, alle uolte mostrando esserto di uita senza senso, tal uolta esserto di uita es tenso, tal uolta esserto di uita et senso, tal uolta par ch' habbia, tutte le facultadi sup presse et reprimute ó dalla imbecillità, ó da altra raggione de la materia.

Cossi mutando questa forma sedie, et uicifsitudine, é impossibile che se annulle: perche non é meno substitente la sustanza spirituale, che la materiale. Dumque le formi esteriori sole si cangiano, et si annullano anchora, perche non sono cose; ma de le cose: non sono sustanze; ma de le sustanze sono accidenti, et

circostanze.

POLI. Non enria sed entium. DIC. Certo se de le sustanze s'annullasse qualche cosa, uer

rebe ad euacuarse il mondo.

THEOPH. Dumque habbiarro un principio intrinfeco formale, eterno, et subfistente, incomparabilmente meglore di quello che han sinto gli sophisti, che ueriano circa gl'accidenti ignorasti della sustanza de le cose. et che uengono à ponere le sustanze corrottibili perche quello chiamano massimamente, primamente, et principalmente sustanza, che refulta da la compositione i il che non é altro ch'uno accidete, che no contiene in se nulla stabilità et D.ii. uerità:

#### DIALOGO SECONDO

verità, et se risolue in nulla. Dicono quello esserveramente homo che resulta, dalla copositione, quello esserveramente anima che é o perfettione et atto di corpo uniente, o pur cosa che refulta da certa simmetria di complessione et me bri, onde non é maranigla se sanno tanto, ce prendeno tanto spauento per la morte, et dissolutione; come quelli à quali é imminente la iat tura de l'esserve contra la qual pazzia crida ad alte uoci la natura : assicurandoci che no gli cor pi, ne l'anima deue temer la morte, perche tanto la materia, quanto la forma sono principii constantissimi.

O' genus attonitu gelidæ formidine mortis, quid stygaquid teëbras, et nomina vanatimetis Ma teriam uatum, salsque pericula mundi? Corpora siue rogus slamma, seu tabe uetustas Abstulerit, mala posse pati non ulla putetis: Morte caret animæ, domibus habitatq; recepte Omnia mutantur nibil interit.

D. Conforme, à questo mi par che dica il sapientissimo stimato, trà gl' Hebrei Salomone.
Quid est quod est è ipsu per fuit, quid est quod
suit è ipsum quod est. Nihi! sub sole nouum.
D. Si che questa forma, che uoi ponete non é in
existente et adherente à la materia secondo l'
essente che subsista ? T. Cossi é, et oltre anchora
non determino se tutta la forma é accompagna
ta da la materia, Cossi come gia sicuramente
dico

T

-

-

ıt

d

dico de la materia non esfer parte che à fatto sia destituita da quella, eccetto compresa logicamente, come da Aristotele, il quale mai si stanca di diuidere con la raggione quello, che é indiuiso seconda la natura et ucrità. D. Non 10lete che fia altra forma che questa eterna compagna di la materia? T. Et piu naturale anchora che é la forma materiale della quale raggionaremo appresso'. Per hora notate questa distintione de la forma, che é una sorte di forma Prima la quale informa, fi estende, et dependeset questa perche informa il tutto, é in tut to, et perche la si stende, comunica la perfettione del tutto ale parti et perche la dipende et no ha operatione da per se, uiene à communicar la operation del tutto alle parti, fimilmente il nome et l'essere : tale é la forma materiale come quella del fuoco, per che ogni parte del fuoco scalda si chiama fuoco, et é fuoco. Secodo é un altra forte di forma. la quale informa, et dependesma non fi ftende, et tale per che fa perfetto et attua il tutto, é nel tutto et in ogni par te di quello. Perche non si stende, auuiene che l'atto del tutto non attribuisca à le parti. per che depende, l'operatione del tutto comunica á le parti: et tale é l'anima uegetativa et fenfitiua perche nulla parte de l'animale é animales et nulladimeno, ciascuna parte uiue, et sente. Terzo é un' altra forte di forma la quale attua, et sa perfetto il tutto; ma non si stende, ne depende quanto à l'operatione. Questa perche attua et fa perfetto é nel tutto et in tutto et in

ogni parte. Per che la non fi stende, la perfettione del tutto non attribuisse à le parti. Perche non depende, non comunica l'operatione. Tale é l'anima, per quanto può esercitar la potenintellettiua, et si chiama intellettiua : la quale non fa parte alchuna de l'huomo che fi posta no mar huomo, ne sia huomo, ne si possa dir che intenda. Di queste tre specie la prima é materiale, che no si può intedere,ne può essere senza materia, L'altre due specie (le quali in fine con correno à uno fecondo la fustanza et esfere, et fi distingueno secondo il modo che sopra habbiamo detto) denominano quel principio formale, il quale é distinto dal principio materile. DIC. Intendo. THE. Oltre di questo uoglo che si auertisca, che benche parlando secondo il modo comune, diciamo che sono cinque gradi de le forme : cio é di Elemento, Mixto, Vegetale, Sentitiuo, et Intellettiuo, non lo intendiamo peró secondo l' intention uolgare; per che questa distintione uale secondo l'operationi che appaiono et procedono da gli suggetti : non secondo quella raggione del'. essere primario et fondamentale di quella forma et uita spirituale, la quale medesma, empie il tutto, et non secondo il medesmo modo

DICSO. Intendo. Tanto che questa forma che uoi ponete per principio é forma subfistente; constituisce specie perfetta, é in proprio geno, et non é parte di specie come quella Peripatetica. THE. Cossi e'. DIC, La distintione de le forme nella materia non é se-

condo

condo le accidentali disposititioni che dependeno da la forma materiale.

THE. Vero. DIC. Onde ancho questa forma separata non uiene a essere moltiplicata se condo il numero, per che ogni multiplicatione

numerale depende da la materia.

THEO. Si. DIC. Oltre in fe invariabile. nariabile poi per li soggetti, et diversità di materie: et cotal forma benche nel foggetto face cia differir la parte dal tutto, ella però non differifce nella parte et nel tutto ; benche altra raggione li conuegna come subsistente da per se, altra in quanto che é atto et perfettione di qualche foggetto, et altra poi à riguardo d'un foggetto con dispositioni d'un modo, altra con quelle d'un altro. THE. Cossi à punto. D. Questa forma non la intendete accidentale, ne fimile alla accidentale, ne come mixta alla ma teria, ne come inherente à quella: ma inexisten te, affociata, affistente. T. Cossi dico. D. Oltre questa forma é definita et determinata per la materia, per che hauendo in se facilità di constituir particolari, di specie innumerabili ; uiene à contrahersi à constituir uno individuo: et da l' altro canto la potenza della materia indeterminata, la quale puó ricenere qualfinogla forma; viene à terminarfi ad una specie; tanto che l'vna é causa della definitione et determination de l' altra .

T. Molto bene. D. Dumque in certo modo approuate il senso di Anaxagora che chiama le forme particolari di natura, latitanti, al quanto quel di Platone che le deduce da le idee, al quan to quel di Empedocle che lé fa prouenire da la intelligenza, in certo modo quel di Aristotele che le fa come uscire da la poteza de la materia? T. Si, per che come habbiamo detto che doue é la forma é in certo modo tutto, doue é l'anima il spirto, la uita é tutto, il forma; tore é l'intellet to per le specie idealiset le forme, se non le suscita da la materia, non le uá peró mendicando da fuor di quella, per che questo spirto empie il tutto.P. Velim scire quomodo forma est anima mundi ubique tota, se la é individua? bisogna duque che la sia molto grande, anzi de infinitadimensione le dici il mondo esfere infinito. G. E' ben raggione che sia grande come ancho del nostro fignore dille un predicatore à Grandaz zo in Sicilia: doue in segno che quello é prefente in tutto il mondo: ordino un crucifisso tanto grande, quanta era la chiesa; á similitudine de Dio padre, il quale ha il cielo empireo per baldacchino; il ciel stellato per seditoio, et ha le gambe tanto lunghe, che giungono fino à terra, che gli serue per scabello : à cui uenne, à dimandar un certo paesano dicendogli. Padre mio reuerendo. Hor quante olne di drappo bisognaranno per fargli le calze? et vn altro diffe che non bastarebono tutti i'ceci, faggivoli, et faue di Melazzo, et Nicolia per empir-gli la pancia, vedete dumque che quelta anima del mondo non sia fata a questa foggia anch' ella. T. lo non saprei rispondere al tuo dubio Geruafio, ma bene á quello di mastro Polihim nio : Pure diró con una fimilitudine. per fatiffar alla dimanda di ambi doi, perche uoglo che uoi anchora riportiate qualche frutto di nostri raggionamenti, et discorsi. Douete dumque saper breuemente che l'anima del mondo, et la divinità, non fono tutti pre enti per tutto et per ogni parte, in modo con cui qualche cofa materiale possa esserui : perche questo é impossibile à qualsuogla corpo , et qualsuogla spirto: ma con un' modo il quale non é sacile a displicaruelo altrimente se nó con questo. Do nete auuertire, che le l'anima del mondo, et for ma uniuersale se dicono esfere per tutto; non s' intende corporalmente et dimensionalmente, per che tali non fono ; et costi non possono effere in parte alchuna: ma sono tutti per tutto spiritualmente, come per essempio (ancho rozzo) potrette imaginarui una uoce, la quale é tutta in tutta una stanza, et in ogni parte di quel la: per che da per tutro se intende tutta : come queste paroli ch' io dico sono intese tutte da tut ti, ancho se fussero mille presenti, et la mia voce si potesse giongere à tutto il mondo, farebe tut ta per tutto. Dico dumque à uoi Mastro Polihimnio, che l'anima non é individua, come il punto, ma in certo modo come la uoce. et rifpondo à te Geruafio che la diuinità, non é per tutto: come il Dio di Grandazzo é in tutta la fua cappella : per che quello benche fia in tutta la chiesa; non é peró tutto in tutta; ma háil capo in una poerte, li piedi in un' altra, le braccia, et il busto in altre et altre parti. Ma quella 5 **sutta** 

## S DIALOGO SECONDO

é tutta in qualfiuogla parte, come la mia uoce é udita tutta da tutte le parti di questa sala. POL. Percapi optimé. G. Iol'hó pur capita la uo-fira uoce. D. Credo ben de la uoce, ma del pro posito penso che uientrato per un'orecchia et uscito per l'altra. G. Io penso che non u'e' neancho entrato. Per che é tardi, et l'horloggio che tegno dentro il stomacho, há toccata l'hora di cena. P. Hoc est, idest haue il ceruello in patinis. D. Basta dumque. Domani conueneremo por raggionar forse circa il principio materiale. T. O' ui aspettato, ó mi aspettar et quí.

Fine Del Secondo Dialogo.



# Terzo Dialogo.

Geruafio.

pur gionta l'hora, et costoro non son uenuti : Poi che non hó altro pensiero che mi tire, uoglo prender spasdi udir raggionar costoro, da quali oltre che posso imparar

qualche tratto di schacco di philosophia:hò pur un bel passatempo, circa que grilli che ballano in quel ceruello etheroclito di Polihimnio pe dante : il quale mentre dice che unol giudicar chi dice bene, chi discorre meglo, chi fa delle in congruită, et errori în philosophia : quando poi é tempo de dir la sua parte, et non sapendo che porgere, niene á sfilzarti da dentro il manico della sua uentosa pedantaria una insalatina di prouerbiuzzi, di phrase per latino, 6 greco, che non fannó mai approposito di quel ch'altri dicono: onde senza troppo difficultá non é cieco, che non possa uedere : quanto lui sia pazzo per lettera, mentre de gl'altri son sauii per polgare. Hor

Hor eccolo in fede mia, come sen uiene che par che nel mouere di passi anchora sappia caminar per lettera Ben uengha il Dominus magifter. POL. Quel Magister non mi cale: pofcia che in questa denia, et enorme etade, viene attribulito non piu à miei pari, che ad qualsiuogla barbitonfore, cerdone, et caftrator di porci. però ne uien colultato Nolite Vocari RABI. G. Come dumque uolete ch'io uidica? Piaceui il Renerendissimo? PO. Illud est presbiterale et clericu. G. Vi uien uogla dell' illustrissimo? P. Cedant arma togz, questo é da equestri etiamdio, come da purpurati. G. La maesta Cesarea anh? P. Que Cesaris, Cesari. G. Prendeteui dumque il Domine dé,toglete ui il grauitonante, il diuum pater. Venemo à noi; per che siete tutti cossi tardi ? P. Cossi cre doche gl'altri sono impliciti in qualch' altro affare, come io per non tralasciar questo giorno senza linea, sono uersato circa la contemplation del typo del globo, detto uolgarmente il mappamondo. G. Che hauete a far col mappamon do? P. Contemplo le parti le la terra, climi, provinze; et regioni : de quali, tutte hó tra scorse con l'i deal raggione, molte co gli passi anchora. G. Vorei che discorressi al quanto dentro di te medelino : per che questo mi par che piu te importi, et di questo credo che manco ti curi. P. Absit uerbo inuidia; per che con questo molto piu efficacemente uengo à conoscere me medesmo. G. Et come mel persuaderai? PO. Per quel che dalla contemplatio-

n

9

u

9

ne del megacolmo, facilmente (necessaria deductione facta à fimili) si può peruenire alla cognitione del microcofino, di cui le particole, alle parti di quello corrispondeno. G. Si che troparemo dentro uoi la luna, il Mercurio, et altri aftri,la Francia,la Spagna,l' Italia, l' Inghilterra, il Calicutto, et altri paesi ? P. Quid ni? per quamdam analogiam. G. Per quamdam analogiam io credo che fiate un gran monarcha. ma se fuste una donna ui dimandarei se ui é per alloggiare un putello, ò di porui in colerua vna di quelle piante, che disse Diogene. P. Ab,ah. quodammodo faceté. Ma questa petitione non quadra ad un saujo, et erudito, G. S' jo fusse erudito, et mi istimasse sauio: non uerrei qua ad imparar infieme con voi. P. Voi fi, ma io non uegno per imparare, perche nune meum est docere; mea quoque interest eos qui docere nolunt iudicare: peró uegno per altro fine, che per quel che douete uoi uenire, à cui conuiene l'esser tyrone, ysagogico, et discepolo. G. Per qual fine? PO. Per giudicare dico. G. in vero à pari uostri piu che ad altri stá bené di far giudicio de le scienze et dottrine : per che uoi fiete que soli à quali la liberalità de le stelle, et la munificenza del fato ha conceduto il poter trarre il succhio da le paroli. P. Et consequentemente da i' fensi anchora, i' quali sono congionti alle paroli; G. Come al corpo l'anima. P. Le qual paroli essendo ben comprese. fanno ben considerar anchor il senso, però dalla cognition de le lingue (nelle quali io piu che altro

altro che fia in questa città fono exercitato, et non mi stimo men dotto di qualumqi sia che tegna ludo di Minerua aperto) procede la cog. nitione di scienza qualsiuogla. G. Dumque tutti qué che intendeno la lingua Italiana com prenderanno la philosofia del Nolano? PO. Si, ma ui bisogna ancho qualch' altrà prattica, et giuditio. G. Alchun tempo io pensaua che que sta prattica fusie il principale ; per che un che non la greco può intender tutto il senso d' Ariftotele, et conoscere molti errori in quello, come apertamente si uede : che questa idolatria che uersaua circa l'authorità di quel philosofo (quanto ale cose naturali principalmente) é à fatto abolita appresso tutti che comprendeno i' fensi che apporta questa altra fetta : et uno che non sa ne di greco, ne di Arabico, et forse ne di latino, come il Paracello, puo hauer meglo conosciuta la natura di medicamenti, et medicina, che Galeno, Auicenna, et tutti che fi fanno vdir con la lingua Romana. Le philosophie et leggi non uanno in perditione per penuria d' interpreti di paroli : ma di que che profondano ne fentimenti. P. Cossi dumque uieni á computar un parmio nel numero della stolta motitudi , ne? G. Non uoglano gli dei, per che lo che con la cognitione et studio de le lingue (il che é una cofa rara et fingulare) non fol uoi, ma tntti uoftri pari fete ualorofiffimi eirca il far giudicio delle dottrine, dopo hauer criuellati i' fentimenti dicolor che ne si fanno in campo. POL. Perche uoi dite il yeriffimo : facilmen-

te pollo

te possom persuadermi che no lo dite senza rag gione: per tanto come non ui é difficile, non ui fia graue di apportarla. G. Diró (referendomi pur sempre alla censura de la prudenza et letteratura uoftra) E' prouerbio comune, che quei che fono fuor del gioco, ne intendeno più che quei che ui son dentro. Come qué che sono nel spettacolo, possono meglo giudicar de gli atti, che quelli personaggi che sono in scena, et della mufica può far meglor faggio un che non é de la capella ó del conferto; fimilmente appare nel gioco de le carte, fcacchi, fcrima, et aleri fimili : Coffi uoi altri fignor pedanti, per effer esclusi et fuor d'ogni atto di scienza, et phi losophia: et per non hauer , & giamai hauer hauuto participatione con Aristotele, Platone, et altri simili : possete meglo giudicarli, et con dannar con la uostra sufficienza grammatticale, et presuntion del nostro naturale : che il Nolano che se ritroua nel medesmo theatro, nella medelma familiarita, et domeftichezza; tanto che facilmente le combatte dopo hauer conofciuti i' loro interiori , et piu profondi fentimenti. Voi dico per effer extra ogni profession di galant huomini, et pelegrini ingegni, meglo le possete giudicare. P. lo non saprei costi di repente rispondere à questo impudentissimo. Vox faucibus hefit. G. Pero i pari noftri fon fi presuntuosi . come non son gl'altri che ui hanno il pié detro, et per tato io ui afficuro, che degnamente vi usurpare l' ufficio di appromar questo, riprouar quello, glosar quell' altro;

far quá una concordia, et collatione; lá una appendice. PO. Questo ignorantissimo da quel che io fon perito nelle buone lettere humane; quol inferir che sono ignorante in philosophia. G. Dottoffimo meller Polihimnio, io uo dire che se uoi haueste tutte le lingue che son (come dicono i' nostri predicatori) settantadue. PO. Cum dimidia. G. Per questo non solamente non fiegue che fiate atto à far giuditio di philosophi : ma oltre non potreste toglere di essere il piu gran goffo animale che uiua in uifo humano : et ancho non é che impedifca che vno ch' habbia a pena una de le lingue anchor bastarda's Sia il piu sapiente et dotto di tutto il mondo. Hor confiderate quel profitto ch'han fatto doi cotalisde quali é un rrancesce arcipedante, ch'há fatte le scole sopra le arte liberali; et l'animaduersioni contra Aristotele, et un' altro sterco di pedanti, Italiano, che ha imbrattati tanti quinterni con le sue discussioni Peripatetiche? Facilmente ogn'un uede ch' il primo molto elo quentemente mostra esser poco fauio, il fecondo femplicemente parlando, moftra hauer molto del bestiale et Asino. Del primo possiamo pur dire che intele Aristotele,ma che l'intese male, et le l'hauesse inteso bene, harebbe forse hauuto ingegno di far honorata guerra contra lui, come há fatto il giudiciofiffi mo Telefio Confentino del secondo non possiamo dir che l' habbia inteso ne male, ne bene: ma che l'habbia letto et riletto, cucito scucito, et conferito con mill'altri greci autori amici et nemici

P. Samo.

F. Patricio

el

c;

re

D.

te

i-

è-

fo

10

3-

il

10

e-

i;

'n.

t-

1-

i-

0

)-

-

1,3

-

12

Ti

-

::

nemici di quello ; et al fine fatta una grandiffima fatica, non sulo senza profitto alchuno, ma etia con un grandissimo sprofitto : di sorte che chi uuol uedere in quanta pazzia,et prefuntuosa uanitá puó precipitar, et profondare un habi to pedantesco; ueda quel sol libro, prima che sene perda la somenza. Ma ecco presenti il The ophilo col Dicsono. P. Adette felices, domini, la presentia nostra é causa che la mia excandescentia non vengha ad exaggerar fulminee se tenze contra i' uani propofiti ch'ha tenuti questo garrulo frugiperda. G. Et a me tolta ma teria di giocarmi, circa la maesta di questo Reuerendissimo Gufo. D. Ogni cosa uá bene se non u' adirate. G. lo quel che dico ; lo dico con gioco; perche amo il fignor maestro. P. Ego quoque quod irascor, no ferio irascor, quia Geruafium non odi. D. Bene: dumque lasciatemi discorrer con Theophilo. THE.Democrito dumque, et gli Epicurei i' quali quel che no é corpo dicono effer nulla, per confeguenza uoglono la materia fola effere la fustanza de le cofe, et aco quella effere la natura diuina, come dille un certo Arabo chiamato Auicebron come mostra in un libro intitolato Fonte di uita; Questi medelmi, insieme con Cirenaici, Cinici, et Stoici, uoglono fe forme non esfere altro, che certe accidentali dispotitioni de la materia: et io molto tempo son stato assai adherente à questo parere, solo per questo, che ha fondamenti più corrispondenti alla natura, che quei di Aristotele: ma dopo hauer piu matura-E.i.

mente confiderato, hauendo rifguardo à pin es fe : trouiamo che é necellario conoficere nella naturá doi geni di fustanza, l' uno che é forma, et l'alero che é materia, perche é necessario che sia un' atto sustantialissimo, nel quale é la potenza attiua di tutto : et anchora uni potenza, et un soggetto, nel quale non sia minor potenza passiua di tutto an quello é pote à di sire; in quelto é potestá di ester fatto.

D. E' cola manifesta ad ogn' uno che ben' mifura, che non é possibile che quello sempre poffa far il tutto, fenza che fempre fia chi pué essere fatto il tutto. Come l'anima del mondo (dico ogni forma) la quale é individua, pué effere figuratrice, fenza il soggetto delle dimenfi oni, o quantità, che é la materia ? et la materia come puo effer figutata ; forfe da fe steffa ? appare, che potremo dire che la materia uien figurata da se stella, se noi uoglano, considerar l'universo corpo formato esler materia, chiamarlo materia, come un' animale con tutte le fue facultà chiamaremo materia distiguendolo, non da la forma, ma dal solo efficiente. T. Neffuno ni può impedire che non ui serviate del nome di materia, secondo il uostro modo, come ad molte sette ha medesmamente raggione di molte fignificationi, Ma quelto modo di con . fiderar che noi dite ; fo che no potra ftar bene. fe no à en mechaico, 6 medico, che stà su la prat tica, come a colui che divide l' universo corpo in Mercurio, Sale, et Solfre, il che dire pon tan to uiene à mostrar un divino ingegno di medi.

co quan-

A

CC

de

do

do

fo

pk

te

Ce

die

fi a

da

phi

pet

200

quanto potrebe mostrare un stolussimo, che uo lesse chiamarsi philosofo, il cui fine non éde ue nir folo á quella distintion di principii, che phi ficamete fi fa per la separatione che procede dal la virtú del fuoto: ma ancho á quella difuntion de principii, alla quale non arriua efficiente alchuno materiale, p che l'anima inseparabile dal Solfro, dal Mercurio , et dal Sale,e' principio formale; quale no é soggetto à qualità ma teriali,ma é al tutto fignor della materia, no e tocco dall' opra di chimici la cui diuifione fi ter mina alle tre dette cofe. & che connfrono va altra specie d'anima che questa del mondo, et che noi douiamo dfinire. D. Dite eccellentemente et questa conderatione moko mi cotenta, pche veggio alchuni tanto poco accorti, che no difingueno le cause della natura assolutamete se condo rutto l'ambito de lor effere che son confi derateda philosophi, et de quelle prese in vn mo do limitato et appropriato: per che il primo mo do é fouerchio, et vano à medici, in quanto che fon medici, il fecondo é mozzo et diminuto à philosofi in quanto che son philosofi. T. Haue te roccato quel punto nel quale é lodato Paracelfo ch' há trattata la philotófia medicinale, et biafimato Galeno in quato há apportata la me dicina philosophale, per far una mistura fastidio fia, et una tela tato imbroglata, che al fine renda un poco exquisito medico, et molto confuso philotofo, ma questo sia derro conqualche rifpetto : perche non hó hauuto ocio, per efamina se tutte le parti di quell' huomo.

E.ii. G. Di

G. Di gratia Theophilo prima fatemi questo piciacere a me che non sopo tanto prattico in philosofia dechiaratemi che cosa intendete per questo nome, Materia, et che cosa é quello che é materia nelle cose naturali? T. Tutti quel li che uoglono distinguere la materia et conside rarla, da per se senza la forma, ricorreno alla similitudine de l'arte. Cossi fanno i' Pythagorici, coffi i' Platonici, coffi i' Peripatetici. Vedete una specie di arte come del lignaiolo, la quale per tutte le sue forme, et tutti suoi lauori ha per sog gerro il legno; come il ferraio il ferro, il farto il pano, tutte queste arti in una propria materia fa no diversi ritratti, ordini et figure, de le quali nessuna é propria et naturale, à quella : costi la natura á cui é simile l'arte, bisogna che de le sue operationi habbia una materia: per che non é possibile, che sia agente alchuno, che se uuol far qualche cofa nó habia di che farla, ó se vuol oprare non habbia che oprare; e' dumque una specie di soggeto del qual, col quale, et nel qua le la natura effettua la sua operatione, il suo lauoro, et il quale é da lei formato di tante forme che ne presentano á gl' occhi della consideratione, tanta varietà di specie. Et si come il leg no da se non há nessuna forma artificiale, ma turte può hauere per operatione de legnaiolo: cossi la materia di cui parliamo, da per se et in fua natura, non há forma alchuna naturale, ma tutte le può hauer per operatione dell'agente attino principio di natura. Questa materia naturale non é cossi sensibile, come la materia artifi-

01

artificiale, perche la materia della natura non há forma alchuna affolutamente, ma la materia dell' arte é una cosa formata gia della natura, poscia che l'arte non può oprare se non nella fuperficie delle cose formate da la natura, come legno, ferro, pietra, lana, et cofe fimili : ma la natura opra dal centro (per dir coffi) del suo foggetto, ó materia; che é al tuto informe. peró molti sono i' foggetti de le arti, et uno é il soggetto della natura:per che quelli, per effere diuersamente formati dalla natura, sono differen ti et uarii : questo per non essere alchunamente formato, é al tutto indifferente, attefo che ogni differenza et diuersità procede da la forma. G. Tanto che le cose formate della natura sono materia de l'arte, et una cosa informe sola, é materia della natura? T. Cossi é. G. E' posfibile che sicome uedemo et conoscemo chiaramente gli soggetti de le arti ; possiamo similmente conoscere il soggetto de la natura? T. Affai bene, ma con diversi principii di cognitione : perche si come non col medesmo senso conoscemo gli colori, et gli suoni : cossi non con il medesmo occhio ueggiamo il soggetto de le arti, et il foggetto della natura. G. Volete dire che noi gl'occhi sensitiui ueggiamo quello : et con l'occhio della raggione quefto. T, Bene. G. Hor piaceiaui formar questa raggione. T. Volentieri. Quella relatione etri guardo, che há la forma de l' arte alla fua materia : medelma (secondo la debita proportione) há la formá della natura alla fua ma-E.3.

teria: fi come dumque ne l'arre uariandonfi in infinito (fe poffibil folle) le forme; élempre una materia medetima che perfeuera fotto quel le, come appresso la forma de l'arbore é una for ma di tronco, poi di traue, poi di tauola, poi di fcanno, poi di fca bello, poi di cafeia, poi di petti ne et cotti uz difcorredo : tutta uolta l'eller leg no, sempre perseuera; non altrimente nella natu ra, variandofi in infinito, et succedendo l'una a l'altra le forme, é fempre vna materia medefma: G. Come si può faldar questa similitudine T. Non vedere uoi che quello che era seme si fa herba, et da quello the era herba, fi fa fpica , da che era spica si fa pane, da pane chilo, da chilo langue, da questo teme, da questo embrione, da quelto huomo, da quelto cadavero, da quelto serra, da quefta pictia ó altra cofa,et coffi oltre per uenire a tutte forme naturali? G. Facilmen seil veggio. T. bilogna duq: che fia vna medefi ma cola che, da tenon é pietra, non terra,non cadauero non huomo, non embrione, non fangue ò altroma che dopo che era langue, si fa em brione risenendo l'effere embrione, dopo che era embrione riceua l'effere huomo , facendofi homo: come quella formata dalla natura che 6 foggetto de la arte, da quel che era arbore é ta mola et ricene effer tanola; da qualche era tanola riceue l'effer porta et é porta. G. Hor l'hò capita molto bene ma questo soggetto della na tura mi par che non poffa effer corpo, ne di cer-A qualità; p che quelto che ua strafugedo hor fotto una forma et effere naturale hor, fotto tin' 10 12 mar altra

altra forma et effere : non fi dimoftra coporalmente come il legno o pietra, che sempre fi fan neder quel che fono materialmete, o foggetti-Bamere pongali pure lotto qual forma fi uogla. T.Voi dite bene. G.Hor che faró quando mi au verrádi coferir questo pensiero con qualche per tinace, il quale novogla credere che fia coffi vna fola materia fotto tutte le formatioi della nare za ; come é una fotto tutte le formationi di ciafchuna arte? perche questache fi nede con gl' ochi, non fi può negare : quella che fi uede con la raggione fola, si può negare. T. Mandatelo mia, o non gli rispodete. G. Ma se lui sara impor tuno in dimandame euidenza, et fará qualche persona di rispetto, il quale non si posta piu tofto mandar uia, che mandermi uia ; et che hab bis per ingiuria ch' io non li sisponda T. Che farai se un cieco semideo, degno di qualfino. gla honor et rispetto, fara proteruo, importuno, et pertinace à voler hauer cognitione et diman der euidenza di colori, di pure, de le figure efteriori di cofe naturali : come é dire quale é la forma de l'arbore ? quale é la forma de monti? di stella? oltre quale é la forma de la statu a, de la ueste ? et costa di altre cose arteficiali, le quali à quei che uedeno son tanto manifeste?

G. lo li risponderei che se lui hauesse occhia, non ne dimandarebe evidenza, ma le potrebe ueder da per lui; ma essendo cieco é anco impossibile che altri gli le di mostri.

THE. Similmente porrai dire à costoro, che se hauesse, intelletto non ne dimandatebo-

no altra

no altra euidenza; ma la potrebono ueder da

ner effi

G. Di questa risposta quelli si uergognarebono, et altri la stimmebono troppo Cinica. Dumque li direte piu copertamente coffi. Illustrissimo signor mio, o sacrata maesta : come alchune cole non pollono effere euidenti fe non con le mani et il toccare, altre senon con l' udito, altre non, eccetto che con il gusto, altre non eccetto che con gl' occhi: cossi questa materia di cofe naturali non pnó esfere euidente se non con l'intelletto, G. Quello forse inten dendo il tratto per non effer tanto oscuro ne co perto: me dirá. Tu sei quello che non hai intelletto : io ne hó piu che quanti tuoi pari si rirroueno. T. Tu non lo crederai più che fe un cieco ti dicesse, che tu sei un cieco et che lui uede piu che quanti pensano ueder come tu ti penfi. DIC. Aslai é detto in dimostrar piu euidentemente, che mai habbia udito quelche fignifica il nome Materia, et quello che fi deue intender materia nelle cose naturali. Cossi il Timeo Pythagorico il quale dalla trasmutatio ne dall' uno elemento nell' altro, infegna ritto uar la materia che é occolta, et che non si può conoscere, eccetto che con certa analogia. Doue era la forma della terra (dice lui) appesso ap pare la forma de l'acqua et quá non si puó dire che una forma riceua l'altra; perche un contrario, non accetta ne riceue l'altro , cio é il fecco non riceue l'humido opur la ficcita non riceue la humidità : ma da una cosa terza ujen scacci-

T

g

ata la ficcita et introdotta la humidita et quella terza cofa é soggetto de l'uno et l'altro contrario, et non é contraria ad alchuno. A dumque se non é da pensar che la terra sia andata in niente é da stimare, che qualche cosa che era nel la terra, é rimasta et é ne l'acqua: la qual cosa per la medefima raggione, quando l' acqua fara trasmutata in aria (per quel che la untu del calore la uiene ad estenuare in fumo, ô uapore) ri marra et sarà nel aria. T. Da questo si puo con chiudere (ancho à lor dispetto) che nessuna cofa fi anihila, et perde l'effere, eccetto che la for ma accidentale efteriore et materiale : peró tan to la materia, quato la forma sustantiale, di che fiuoglacosa naturale che é l'anima, sono indisso lubili, et adnihilabili perdedo l'estere al tutto et per tutto, tali per certo non possono esfere tut te le forme sustantiali de Peripatetici, et altri fimili, che confisteno non in altro, che in certa complessione et ordine di accidenti : et tutto quello che sapranno nominar suor che la lor materia prima, non é altro che accidente complessione, habito di qualità, principio di definitione, quiddità. La onde alchuni cucullati futtili methaphisici trá quelli, volendo piu tosto iscusare che accusate la insufficienza del suo nu me Aristotele, hanno trouata la humanita, la bouinitá, la oliuita, per forme sustantiali specifiche, questa humanità come socreità, questa bo uinità, quelta cauallinità effere, la sustanza numerale : il che tutto han fatto per donarne una forma sustantiale, la quale merité nome di suftanza

ffaza, come la materia há nome et effere di fol Ranza: ma però non han profittato gia mai nulla : perche fe gli dimandate per ordine , in che confiste l'effere sustantiale di socrate ? Rifponderanno nella socreità. Se oltre dimanda. te che intendete per socreità ? Risponderanno la propria forma sustantiale, et la propria ma teria di focrate. Hor lasciamo star questa sustanna che é la materia ; et ditemi, che é la inftan-22 come forma? Rispondeno alcuni la sua anima. Dimandate, che cofa é questa anima ? Se diranno una enthelechia et perfettione di corpo che può uinere i considera che questo é uno accidente. Se diranno che é un principio de nita, fenfo, vegetatione, et intelletto, confiderate che benche quel principio sia qualche sustatia funda mentalmente confiderato come noi lo confideriamo, tutta nolta costui non lo pone auanti. fe non come accidente ; perche effer principio di questo ó di quello, non dice raggione su-Rantiale et alfoluta, ma una raggione accidentale et respettina à quello che é principiato: come non dice il mio effere et fuftanza quello che proferifce, lo che io fò o posso fare : ma si bene quel che dice, to che io fono, come io, et abfo. lutamente confiderato. Vedete dumque come rrattano quella forma fultantiale che é l' anima la quale se pur per sorte é stata conoscinta da esti per sustanza; gia mai però l'hanne nominata ne confiderata come fuftanza.

Questa confusione molto piu euidentemente la possese uedere se dimandate, à costoro la forma formà fustantiale d' una cosà inanimata, in che consista, come la forma sustatiale del legno: sin geranno qué che son piú sottili: nella ligneità,

Hor toglete uia quella materia la quale é comune al ferro, al legno, et la pietra, et ditequale resta forma sustantiale del ferro ? gia mai ue diranno altro che accidenti et questi lono tra principii d'indiuiduatione, et danno la particularità, perche la materia non é contrahibile alla particularia, se non per qualche for ma: et quelta forma, per effer principio constitutiuo d' una sustanza, uoglono che sia suflantiale, ma poi non la potranno mostrare phyficamente, se non accidentale : et al fine quando baranno fatto tutto, p quel che postono, hanno una forma sustantiale si ; ma non naturale, ma logica: et cossi al fine qualche logica intentione uiene ad esser posta principio di cose naturali. D. Aristotele non si auuedde di questor T. Credo che se ne auuedde sertissimo;ma non ui potte rimediare, però disse che l'ultime differenze sono innominabili et ignote. DIC. Cossi mi pare che apertamente confesse la sua ignoranza. et peró giudicarei anchor io esser meglo di abbracciar qué principii di philosophi a, li quali in questa importante dimanda non allegano ignoranza come fa Pythagora, Empedocleset il tuo Nolano, le opinioni de quali hieri toccaste. T. Questo nuole il Nolano che é uno intelletto che da l'effere ogni cofa, chiama to da Pythagorici, et il Timeo, datore dele forme, una agima er principio formale che fi sa 12 ....

et in forma ogni cofa, chiamata da medelmi fonte de le forme; vna materia della quale uien fatta et formata ogni cosa, chiamata di tutti ricetto de le forme; D. Questa dottrina, (per che par che non gli mancha cosa alchuna) molto mi aggrada: et ueramente é cofa neceffaria che come possiamo ponere un principio mateziale costante et eternosponiamo u : similmente principio formale; Noi neggiamo che tutte le forme naturali cessano dalla materia, et nouamete vegnono nella materia, onde par realmete nessuna cosa esfer costante, ferma, eterna et degna di hauer esistimatione di principio, eccet to che la materia : oltre che le forme no hanno l'esfere senza la materia, in quella fi generano et corrompono, dal feno di quella esceno, et in quello fi accoglono : peró la materia la qual sempre rimane medesima et seconda, deue hauer la principal prorogatiua d' essere conosciuta fol principio substantiale et quello che é, et che sempre rimane : et le forme tutte infieme non intenderle, se non come che sono dispositioni varie della materia, che sen uanno, et uegnono, altre cessano, et se rinnouano; onde no hano riputatione tutte di principio. Peró fi fon trouati di quelli che hauendo ben considerata la raggione delle forme naturali, come há possuto hauersi da Aristotele et altri similis hanno concluso al fine, che quelle non son che accidenti et circoftanze della materia, et però prerogativa di atto et di perfettione douerle re ferire alla materia et non à cose de quali uera-

D

CC

n

no

de

ni

ft

d

et

ramente possiamo dire che esse non sono sustan za ne natura,ma cofe della fuftanza et della na. tura : la quale dicono effere la materia . che appresso quelli é un principio necessario eterno et diuino, come à quel Moro Auicebron che la chiama Dio che é in tutte le cose. T. A' quefto errore son stati ammenati quelli da non coposcere altra forma che l'accidentale, et questo Moro? benche dalla dottrina peripatetica nella quale era nutrito, hauesse accettata la forma sustantiale, tutta uolta considerandola come cosa corrottibile, non solo mutabile circa la materia: et come quella che é parturita et non parturisce, fondata et non fonda, é rigettata, et non rigetta; la dispreggió, et la tenne á uile in comparatione della materia stabile eterna, progeninitrice, madre. Et certo questo auuiene à quelli che non conoscono quello che conosciamo noi. DIC. Questo e stato molto ben considerato ma é tempo che dalla digressione ritorniamo al nostro proposito. Sappiamo hora di stinguere la materia dalla forma, tanto dalla forma accidentale (fia come la fi uogla) quanto dalla sustantiale: quel che resta à uedere é la natura et realità sua, ma prima uorrei saper se p la grande unione, che há questa anima del modo, et forma universale con la materia; si potesse pacire quell' altro modo et maniera di philosofare, di quei che non separano l'atto dalla raggion della materia, et la intendeno cosa diuina; et non pura, et informe talméte, che lei medefma non si forme et uesta. T. Non facilmente perche,

perche niente affolitamente opera in fe medes fimo, et sempre é qualche distintion trà quelle che é agente, et quello che é fatto, é circa il qua le él'actione, et operatione : la onde ébene nel corpo della natura diftinguere la materia. dal'animaget in quelta diftinguere quella raggione delle specie. Onde diciamo in questo corpo tre cole, Prima l'intelletto universale indito nelle cofe, Secodo l'anima unuificatrice del tutte. Terzo il foggetto. Ma non per quefto negaremo effer philosofo colui,che prenda nel geno di suo philosofare questo corpo formato, ò (come noglam dire) questo animale rationale, et comincie à prendere per primi principii in qualche modo i' membri di questo corpo,come dire, aria, terra, fuoco ; Ouer et- : herea regione, et aftro. Quer fpirito, et corpo. Opur uacuo et pieno : intendendo peró il uacuo non come il prese Aristotele, o pur in al tro modo conueniente. Non mi parra peró quel la philosofia degna di ellere rigettata, massime gando fopra á qualfiuogla fundamento che ella presuppona, ó forma d'edificio che si propona:uengha ad effettuare la perfettione della fcientia specalatius et eognitione di cosematurali, come in vero estato fatto da molti piu antichi philosofi. Perche é cosa daambitiolo, et ceruello presucoso, uano, et inuidioso, uoler persuadere ad altrische non fia che una fola uia di inueftigare, et uenire alla cognitione della natura ! et é cosa da pazzo et huomo senza discorso donarlo ad intendere à se medesimo . benche dumque THE DUTIES CHE .

n

t

i

### DIALOGO TERZO

dumque la uia piu coftante, et ferma, et pius contemplativa, et diffinta, et il modo di confiderar piu alto deue sempre effer preferito, hone rato, et procurato piu: non per tanto é da biafimas quell'altro modo, il quale non é fenza buon frutto, ben che quello non fia di medefmo arbore. D. Dumque approvate il studio de diuerse philosophie? T. Astai. a chi ha copia di tempo, et ingegno: ad altri approuo il studio della meglore, se gli dei uoglono che la addouine. D. Son certo peró che non approuate tutte le philosophie, ma le buone et le me glori . T. Coffi é. come ancho in diversi ornini di medicare, non riprouo quello che fi fa magicamente per application di radici, appenfion di pietre, et murmuratione d'incanti, s'il rigor di Theologi mi lascia parlar come puro naturale. Approuo quello che fi fa phyficarnen te, et procede per apotecarie ricette, con le quali si perseguita o fugge la colera, il sangue, la demma, et la melancolia. Accetto quello altro che fi fa chimicamente, che abstrahe le quinte essenze, et per opera del fuoco, da tutti qué composti fá volar il Mercurio, subsidere il sale, et lampeggiar ó disoglar il solfro. Ma peró inpropolito di medicina, non noglo determinare trá tanti buoni modi, qual fia il meglore, perche l'epulettico sopra il quale han perso il re poil phisico, et il chimista; se vien curato dal mago, approuará non feza raggione piu questo: che quello et quell' altro medico, fimilmente difcorri per l'altre-specie : - de quali nessunz nerra ad effere men buona che l' altra;

le coffi

fe coffi l'una come le altre uiene ad effettuar il fine che si propone. Nel particolar poi é meglor questo medico, che mi fanara che gl' altri che m' uccidano 6 mi tormentino. G. Onde au uiene che fon tanto nemiche tra lor queste fette dimedici? T. Dall' auaritia, dall' inuidia, dall' ambitione, et dall' ignoranza. Comunmente à pena intendono il proprio methodo di medicare, tanto fi mancha che possano hauer faggione di quel d'altrui. Oltre che la maggi or parte non pollendo alzarsi all' honor et gua dagno con proprie uirtu: studia di preferirsi con abballar gl'altrismoftrando dispreggiar quello che non può acquistare. Ma di questi l'ottimo et uero, é quello, che non é fi physico, che non fia ancho chimico, et mathematico. Hor per ue hir al proposito. Trá le specie della philosophia, quella é la meglor che piu comoda et al tamente effettua la perfettione del intelletto humano, et é piu corispondente alla ucrità della natura, et quanto sia possibile, coperatori di quella, o dininando (dico per ordine naturale, et raggione di uiciffitudine; non per animale iffinto come fanuo le bestie, et qué che gli ion Amili : non per ispiratione di buoni , o mali 'demoni ; come fanno i' profeti ; non per melancolico entulialmo, come i poeti et altri contemplatiui) ó ordinando leggi et riformando costumi, o medicando, o pur conoscendo, et viuendo una una piu beata, et piu divina: Eccoui dumque come non é sorte di philosophia, the fia stata ordinata da regolato fenti mento la quale Sini Got

la quale non contegna in se qualche buona proprieta,che non écontenura dale altre: Il simile intendo della medicina, che da tai paincipii derina, quali presupponeno non imperfetto habito di philolofia; come l'operation del piede, o della mano, quella de l'occhio. Pero é detto che non pué hauer buono principio di medicina, chi non há buon termine di philosofia. D. Molto mi piacete, et molto ui lodo; che si come non fere coffi plebeio, come Aristotele, non fete ancho coffi ingiuriofo, et ambiniofo, come lui; il quale l'opinioni di tutti altri philosofi; ton gli lot modi di philosofare uolle che fussero à fatto dispreggiare. T. Benche de quanti philosofi sono, io non conosca piu fondato su l'imaginationi et rimoflo dalla natura che lui ; et le pur qualche uolta dice cole eccellenti, son conosciute che non dependeno da principii suoi, et peró sempre son propositioni tolte da altri philosophi. come ne ueggiamo molte dinine nel libro della generatione, metheora, de ani mali, et piante. D. Tornando dumque al noftro propofito: uolete che della materia, fenza errore, et incorrere contradittione, le possa definire dinersamente? T. Vero, come del medesmo oggetto possono esser giodici diversi sen fi : et la medefma cofa fi può infinuar diverfamente, Oltre che (come è stato toccato) la con sideratione di una cosa si puo prendere da diuer ficapi. Hanno dette molte cofe buone gli Epieurei benche non s'inalzassero sopra la qualità materiale, Molte cose excellenti há date à co-

F. noscere

conoscere Heraclito, benche non salisse sopra l' anima. Non mancha Anallagora di far profitto nella natura, perche non folamente entro à quella,ma fuori, et sopra forse, conoster uogla un' intelletto, il quale medesmo da Socrate, Pla tone, Trimegisto, et nostri Theologi é chiamato Dio. Coffi niente manco bene può promo uere à scuoprir gl' archani della natura, vno che comincia dalla raggione esperimentale di semplici(chiamati da loro) che quelli che cominica no dalla Theoria rationale. Et di costoro, non meno chi da complessioni, che chi da humori, et questo non piu che colui che descende da sen fibili elementi ; o' piu da alto quelli assoluti, ó da la materia una di tutti più alto et più distinto principio. Perche taluolta chi fa piu lungho comino, non fará però fi buono peregrinaggio; massime se il suo fine non é tanto la contemplatione, quanto l'operatione. Circa il modo poi di philosophare, non men comodo Gra di elplicar le forme come da un implicato, che distinguerle come da un chaos, che distribu irle, come da un fonte ideale, che cacciarle in atto come da una possibilità, che riportale come da un seno, che diffotterrarle alla luce, come da un cieco et tenebrofo abiffo : perche ogni fundamento é buono; se uiene approuato per l'edificio, ogni seme é connenevole, se gli arbori et frutti sono desiderabili. DI. Hor per nenire al nostro scopo : piacciaui apportar la distinta dottrina di questo principio.

et

tit

PO

# Theophilo.

Certo questo principio che é detto materia puó effere confiderato in doi modí : Prima co me una potenza, Secondo come un foggetto. In quanto che presa nella medesima significatione che potenza, non é cosa nella quale in certo modo, et secondo la propria raggione non posfa ritrouarle : et gli Pythagorici , Platonici, Stoici et altri, non meno l' han posta nel mon do intelligibile, che nel sensibile: Et noi non la intendendo à punto come quelli la intesero, ma con una raggione più alta et più esplicata; in questo modo raggionamo della potenza ouer possibilità. La potenza comunmente si distingue in attiua per la quale il soggetto di quella puó operare. et in passiua per la quale ó puo effere, ó puó riceuere, ó puó hauere, à pud effere soggetto di efficiente in qualche maniera. De la potenza attiua non taggionando al presente : dico che la potenza che fignifica in modo passiuo (benche non sem pre sia passina) si può considerare o uero asso lutamente, et cossi non é cosa di cui si può dir l'essere, della quale non si dica il posser essere: et questa fi fattamente risponde alla potenza at tiua, che l'una non é senza l'altta in modo alchuno, onde se sempre é stata le potenza di fare, di produre, di creare, sempre é stata la potenza, di esfer fatto, produto et creato; perche F.ii.

l'una potenza implica l'altra, uoglo dir con effer posta, lei pone necessariamente l'altra : la qual potenza perche non dice imbecillità in quello, di cui fi dice; ma piu tofto confisma la virtuet efficacia, anzi al fine si troua che é tutt' uno, et à fatto la medelma cola con la potenza arriua: non é philosofo, ne Theologo che dubiri di attribuirla al primo principio sopra natura le. Per che la possibilità assoluta per la quale le cole che sono in atto, possono esfere, non é prima che la attualità, ne tampoco, por che quel la : oltre il possere esfere, e con lo esfere in atto, et no precede quello ; per che se quel che puó es fere facelle le fteffo; farebe prima che fulle fatto Hor contempla il primo et ottimo principio, il quale é tutto quel che puo effere : et lui medefimo non farebe tutto, fe non poteffe effere rutto; in lui dumque l'atto et la potenza son la medefima cofa. Non é costi nelle altre cose. le quali quantumque sono quellò che possono esfore . potrebono però non effer forfe : et certamente altro, ó altrimente che quel che fono: perche nessuna altra cosa é tutto quel che può effere ; Lo huomo é quel che puo effere, ma non é tutto quel che puó effere. etra non é utto quello che puó effere, per che non é calci, non é vale, non é polue, non é herba. Quello che é tutto che puó effere, éuno il quale nell' effer luo comprende ogni effere. Lui e' rutto quelche é et pub effere qualfiwogl' altra cofa, che é et pi é effere, Ogni altra cof non écoffi, però la potenza no é equale à l'

atto.

atto, perche non é atto assoluto ma limitato, ol tre che la potenza sempre é limitata ad uno atto perche mai há piu che uno effere specificato, et particolare, et fe pur guarda ad ogni forma et at to, questo é per mezzo di certe dispositioni , et con certa successione di uno effere dopo l'altro Ogni potenza dumo; et atto che nel principio e come complicato, unito, et uno, nelle aftre cole é esplicato disperso et moltiplicato. Lo uni uerfo che é il grande simulacro, la grande imagine, et l'ungenita naturaje anchor effo tutto quell che pud effere per le medefinte fpecie, et membri principali, et cotinenza di tutta la materia; alla quale non fi aggionge, et dalla quale non fi mancha, di tutta et unica forma : ma non giá é tutto quel che puó effere per le medefime differenze, modi, proprieta, et indiuidui : pero non é altro che un' ombra del primo atto et prima potenza, et per tanto in esfo la poteza et l'atto non é affolutamente la medefima cofa, per che nessuna parte sua é tutto quello che può effere ; Oltre che in quel modo specifico che habbiamo detto, l'vniuerfo é tutro quel che puro effere, fecodo un modo esplicato, disperso, diffin to : Il principio luo é unitamente et indifferen temente; perche tutto e tutto, et il medefino fem pliciffimamete, fenza differenza et diftintione.

D. Che dirai della morte, della corrottio. ne,di uitii, di difetti, di mostri ? nolete che que fti anchora habiano luogo in quello che e il tut to, che può effere, et é in atto, tutto quello che éin potenza? T. Quelle cole non fono atro et F.3.

potenza

potenza : ma sono difetto et impotenza, che si trouano nelle cose esplicate, per che non sono tutto quelche possono effete, et si forzano à quello che possono esfere: la onde non possondo esfere in sieme et ad un tratto tante cose, per deno l' uno effere per hauer l'altro; et qualche uolta confondeno l'uno effere con l'altro, et tal' hor fono diminuire, manche, et froppiate, per l'incopassibilità di questo esfere et di quello, et occupatió della materia inquesto et quello.Hor tornando al proposito. il primo prin cipio affoluto é gradezza é magnitudine : et e' tal magnitudine et grandezza, che é tutto quel che puo ellere. Non é grande di tal grandezza che possa eller maggiore, ne che possa ester minore, ne che posta diuidersi, come ogni al tra grandezza che non étutto quel che può esse re, peró é grandezza massima, minima, infinita, impartibile, et d'ogni misura. Non é maggiore, per effer ininima: non é minima per effer quella medefima maffima : é oltre ogni equalita, per che é tutto quel che ella possa esfere, Questo che dico della grandezza, intendi di tut to quel che fi può dire, perche é fimilmente bon tá che é ogni bontá che possa esfere, é bellezza che é tutto il bello che puo esfere; et non é altro bello che fia tutto quello che può effere, fenon questo uno. Vno é quello che étutto et può effer tutto affolutamente .. Nelle cose naturali oltre non ueggiarno cola alchuna; che fia altro che quel che e'in arto, lecondo il quale é quel che può effere per hauer una specie di attualità:

metauia ne in questo unico effer specifico giamai é tutto quelche puó effere qualfinogla particulare. Ecco il fole, non é tutto quello che può essere il sole, non é per tutto doue può eslere il fole, per che quando é oriente a la terra, queste Some circa non gli é occidente, ne meridiano, ne di altro tante estrin ece aspetto : Hor le uoglamo mostrar il modo con con famo fine, Il quale Dio é sole, direma (perche é tutto quel che può esfere) che é insieme oriente, occidére, meridiano, merinottiale, et di qualfiuogla di tutti punti de la conuessitudine della terra: on de se questo sole ( à per suz renolutione , 6 per quella de la terra ) uoglamo intendere che fi muoua, et muta loco, perche non é attualmente in un punto fenza potenza di teffere in tutti gl'altri, et peró haue attitudine ad efferui: le dumque é tutto qualche puó effere, et puffiede tutto quello che é atto à possedere; sará insieme per tutto et in tutto; esi fattamente mobiliffimo et uelociffimo, che é ancho ftabiliffimo et immobilifimo:peró tra gli divim difcor. fi trouiamo che é detto stabile in eterno , et velocissimo che discorre da fine à fine, perche se intende inmobile quello che in uno istan te medesimo si parte dal punto di Oriente, et é ritornato al punto di Oriente, oltre che no me no si uede in Oriente, che in occidente, et qualfi vogla altro puto del circuito suo per il che no é più raggione che diciamo egli partirfi et tornare, elser partito et tornato, da quel punto a quel punto, che da qualfinogla altro de infaniti, al medefimo : onde uerra effer turo en F.4. fempre

fo

1-20d. 2

fempre in tutto il circolo, et in qualfinogla parte di quello, et per confequenza ogni puntó individuo dell'eclittica contiene tutto il diametro del fole et coffi uiene una individuo à contener il diuduo, il che non accade per la possibilità naturale: ma sopranaturale, uoglo dire quando fi topponelle che il fole folfe quello che é in atro surto quel che può essere. La potesta si alsoluta, non é solamente quelche pué essere il fole, ma quel che é ogni cofa , et quelche puà elsere ogni cola. Potenza di tutte le potenze, acto di tusti gl' atti, uita di tutte le uite, anima di tutte le anime, essere de tutto l'essere, onde altamete é detto dal renelatore QVIL CHE E'ME INVIA, COLVI CHE & DICE Cossi. Pero quel che altroue é contrario et opposito, in lui é uno et medesimo, et ogni cola in lui é medesma : costi discorri per le differenze di tempi, et durationi, come per le diffe renza di attualità et possibilità, pero lui no é co la antica, et non é cola mona, perilche, ben dif-- fe il renelatore PRIMO et NOVISSIMO. DIC. Questo atto absolutissimo, che é medefimo che l'absolutissima potenza, non pué elser compreso da l'intelletto, se non per

DIC., Questo atto absolutissmo, che é medesimo che l'absolutissma potenza, non può esset compreso da l'intelletto, se non per modo di negatione: non può (dico) esser capita ne in quanto può esser tutto, ne in quanto é tutto: perche l'intelletto quando quole intendere, gli sia mestiero di sormar la specie intelligibile, di assomigilats, conmesurars, et ugualars à questo e impossibile; perche

Ashinds in the first purelletto mai et tanto che non polsa esere curis ad intelligent per Nalla ficilist. maggi-

maggiore : et quello per essere immenso da tue ti lati et modi, non può effer piu grande. Non é dumque occhio ch' approffimar fi posta, o ch' habbia accesso à tanto altissima luce et si profondissimo abisso. T. La concidentia di que fto atto con l'affoluta porenza é stata molto apertamente descritta dal spirto dinino done diee. Tenebra nou obscurabuntur a te. Nox ficut dies illuminabitur. Sieut tenebræ eius,ita et lumen eius. Conchiudendo dumque uedete quanta fia l'eccellenza della potenza la quale fe ui piace chiamarla raggione di materia, che no hanno penetrato i' philosophi uoglari, la posfete senza detrahere alla diginità trattar più almmente, che Platone nella fua Politica, et il Ti meo. Costoro per hauerno troppo alzata la rag gione della materia fon stati feandalosi ad alchuni Theologi. T. Quefto é accaduto 6 par perche quelli non fi fon bene dechiarati, 6 per ber che questi non hanno bene inteso, perche sempre prendeno il fignificato della materia fecondo che é soggetto di cose naturali solamente come nodritt nelle sentenze d' Aristotele, et non considerano che la materia e' tale appresso gl'altri, che écomune al mondo intelligibile et senfibile, come esti dicono, prendende il fignificato secondo una equinocatione sualoga, Peró prima che sieno condannate denno essere ben bene essaminate le opinioni. et cossi di ftinguere i linguaggi come fon diftinti gli fen timenti : Atteso che benche tutti conuegnano tal uolta in una raggion comune della mat teria:

materia : sono differenti poi nella propria. Es quanto appartiene al nostro proposito é impofisbile(tolto il nome della materia, et fie cap. tiofo et maluaggio ingegno quatofivogla) che fi troue Thelogo che mi possa imputar impietà: per quel che dico et intendo della coinciden 24 della poteza, et atto, prendendo assolutamen tel'uno, et l'altro termino. Onde uorsei in-Serire che (secondo tal proportione, quale é leci to dire) in questo simulacro di quell' atto et di quella poteza (per effere in atto specifico tutto quel tanto che é in specifica potenza; pertanto. che l'universo secondo tal modo é tutto quel che può essere (sie che si uogla quanto à l'atto et potenza numerale) uiene ad hauer una pote n 22, la quale non é abioluta dall' atto; una anima non absoluta dal animato, non dico il copo Ao, mail semplice : onde cossi del universo sia en primo principio che medesmo se intenda no pin distintamente materiale et formale ; che possa inserirse dalla similatudibe del predetto, potenza absoluta et atto. Onde non fia difficile ó grave, di accettar al fine che il tutto fecondo la sustanza é uno , come forse intese Parmenide, ignobilmente trattato da Ariñotele. D. Volete dumque che benche defcen dendo per questa schala di natura, sia doppia suftanza, altra spirituale altra corporale; che in fomma l'una et l'altra se riduca ad uno essere, et una radice, THEO. Se ui par che si possa comportar da quei che non penetrano pin che tanto. D. Faciliffimamente pur che non ti inalzi

inalzi sopra i termini della natura. T. Questo é gia satto. Se non hauemdo quel medesimo senso et modo di diffinire della divinira il
quale comune : hauemo un particolare, non
pero contrario, ne alieno da quello : ma più
chiaro sosse et più esplicato, secodo la raggione
este no è sopra il nostro discorso, da la quale no
ui promesi di astenermi : D. Alsai è detto
del principio materiale, secondo la raggione
della possibilità ò potenza : piacciavi domani
di apparecchiarui alla consideration del medesimo, secondo la raggione dell' esser soggetto.
T. Cossi sarò. G. A rivederci. P. Bonis avibus.

Fine del Terzo Dialogo.

A STATE OF THE STA

mater mea. Come ò antico nostro protoplafre elsendo tu un paradifico hortolano, et agri coltor de l'arbore de la uita; fuste maleficia. to si, che te con tutto il germe humano al bara ero profondo della perdition risospingesti ? Mu her quam dedit mhi, ipfa, ipfa me decepit. Proculdubio la forma non pecca, et da nessuna forma proujene errore, se non per esser congionta alla materia. Coffi la forma fignificata per il mafchio, elsendo pofta in familiaritá della maseria, et uenuta in compositione, o copulation con quella; con queste paroli, ò pur con questa Entenza risponde alla natura naturante. lier quam dedifti mihi, ideft la materia la quale mi hai dato consorte; ipsa me decepit, hoc est, lei é caggione d'ogni mio peccato. Consempla, contempla diuino ingegno, qualmenre gli egregii philosofanti, et de le uiscere della natura discreti notomisti, per porne pienamente auanti gl' occhi la natura della materia, non han ritrouato piu accomodato modo, che con auertirci con questa proportione; qual significa il stato delle cose naturali per la materia, essere come l'economico, politico, et ciuile per il femineo fesso. Aprite, aprite gl' occhi et. Oh ueggio quel colosso di poltronaria Geruafo, il quale interrompe della mia neruofa oratione il filo.dubito che fon stato da lui udito; ma che importa?

GER. Salue mägister doctorum optime. POLIH. Se non (ruo more) mi uuoi deludese, tu quoque salue. GER. Vorrei saper n

d

the é quello che andaui folo ruminando? PO. Studiando nel mio muscolo in eum qui apud Aristotelem est locum incidi, del primo della physica, in calce. Done uolendo elucidare che cosa sosse la prima materia; prende per spec chio il. Esso feminile, sesso dico, ritroso, stagile, inconstante, molle, pusillo, infame, ignobile, uile, abietto, negletto, indegno, reprobo, sinistro, uituperoso, frigido, desor me, uacuo, uano, indiscreto, insano, persido, neghittoso, putido, sozzo, ingrato, trunco, mutilo, impersetto, inchoato, insufficiente, preciso, amputato, attenuato, sugine, eruca, zizania, peste, morbo, morte.

u

.

.

il

n

1

•

Messo trá noi da la natura et dio.

Per una soma et per un greue sio.

To só che voi dite questo piu per efercitarui ne l'arte oratoria, et dimostrar quanto fiate copioso, et eloquente: che habbiare tal fentimento che dimostrate per le paroli. Per che é cosa ordinaria à uoi signori humanisti, che ui chiamate professori de le buone lettere : quando ui ritrouate pieni di que concetti che non possete ritenere : non andate à scaricarli altroue, che sopra le pouere donne; come quando qualch' altra colera ui preme,uenete ad isfogarla sopra il primo delinquete di uoftri scolari. Ma guardateui Signori Orpheidal furio so sdegno de le donne Thresse. PO. Polihimnia fon io, no fono Orpheo. G. Dum que non biafimate le donne da douero. POL.

materia : sopo differenti poi nella propria. Es quanto appartiene al nostro proposito é impoffibile(tolto il nome della materia, et fie cap. tiofo et maluaggio ingegno quatofivogla) che fi troue Thelogo che mi possa imputar impietà: per quel che dico et intendo della coinciden 24 della poteza, et atto, prendendo alsolutamen te l'uno, et l'altro termino. Onde uorsei inferire che (secondo tal proportione, quale é leci to dire) in questo simulacro di quell' atto et di quella poteza (per effere in atto specifico tutto quel tanto che é in specifica potenza; pertanto. che l'universo secondo tal modo é tutto quel che può essere (sie che si uogla quanto à l'atto et potenza numerale) viene ad hauer una poten 22, la quale non é abioluta dall' atto; una anima non absoluta dal animato, non dico il copo Ro, mail semplice : onde cossi del universo sia vo primo principio che medefino fe intenda no pin distintamente materiale et formale ; che possa inserirse dalla similatudibe del predetto, potenza absoluta et atto. Onde non fia difficile 6 graue, di accettar al fine che il tutto fecondo la sustanza é uno , come forse intese Parmenide, ignobilmente trattato da Ariñotele. D. Volete dumque che benche defeen dendo per questa schala di natura, sia doppia suftanza, altra spirituale altra corporale; che in fomma l' una et l'altra se riduca ad uno essere. et una radice, THEO. Se ui par che si possa comportar da quei che non penetrano pitt che tauto. D. Faciliffimamente pur che non ti inalzi

inalzi sopra i termini della natura. T. Questo é gia satto. Se non hauemdo quel medesimo senso et modo di diffinire della divinira il
quale comune: hauemo un particolare, non
pero contrario, ne alieno da quello: ma più
chiaro sosse e più esplicato, secodo la raggione
che no é sopra il nostro discorso, da la quale no
ui promesi di astenermi: D. Alsai é detto
del principio materiale, secondo la raggione
della possibilità ò potenza: piacciavi domani
di apparecchiarui alla consideration del medesimo, secondo la raggione dell' esser soggetto.
T. Cossi sarò. G. A riuederci. P. Bonis autibus.

Fine del Terzo Dialogo.



# Dialogo Quarto.

Polihimnia.

T OS VVIVAE NVNQVAM DICIT, SVEFICIT. Ideft, scilicet, videlscet, ut pote, quod est dictu, Materia (la quale vien sig
nificata per queste cose) reci-

piendis formis numquam expletur. Hor poi che altro non é in questo Liceo, nel porius Antilieco: solus (ita inquam solus, ut minime omni um solus) de ambulabo e ipse mecum consabulabor. La materia dumque di Peripatetici dal prencipe, et dell' altigrado ingenio del graMacedone moderacore, non minus che dal Platon diuino, et altri, hor chaos, hor hyle, hor sylua, hor massa, hor potentia, hor aptituadire, hor prituationi ad mixtum, hor peccata, causa, hor ad malessicium ordinata, hor per sunon enes, hor per sunon sun

rafa, hor indepictum, bor fubiectum bor fnbstratum, hor substerniculum, hor campus, hor infinitum, hor indeterminatu, hor prope nihil. hor neque quid, neque quale, neque quantum, tandem, dopo hauer molto con uarie et diver fe nomenclature (per definir questa natura) collimato: ab ipsis scopum ipsum attingentibus. femina uien detra . tandem (inquam ut una complectantur omnia uocula) a melius rem ipsamme per pendentibus fæmina dicitur. Et me herelé non fenza pon mediocre caggione à que sti del Palladio regno senatori ha piaciuto di collocare nel medefimo equilibrio queste due cole, materia, et femina : poscia che da l'esperis enza fatta dal rigor di quelle, fon stati condotti à quella rabia et quella frenefia (hor qua mi uien per filo un color Rhetorico) Queste sono un chaos de irrationalità, hyle di sceleraggini; felua di ribalderie, mafsa di immundirie, aptitudine ad ogni perditione. (un' altro color Rhetotico detto da alchuni Complessio) Doue era in poteza non fotum remota, ma etiam propinqua la destruction di Troia? In una donna. Chi fu l'instrumeto della destruttion della San fonica fortezza? di quello heroe jo dico che con quella fua mafcella d'afino che fi trouaua, douenne trionfator inuitro di Filistei? Vna do na. Chi domò a' Capua l'empito et la forza del gran capitano et nemico perpetuo della Repub? lica Romana Annibale ? Vna donna. (exclamatio) Dimmi, & eveharedo profeta la caggion: della tua fragilata? Quia in pescatis coccpit me 4181 mater

-

-

.

C

.

i

i

ã

2

1

3

i,

•

mater mea. Come ò antico nostro protoplafre elsendo tu un paradifico hortolano, et agri coltor de l'arbore de la uita; fuste maleficia. so si, che te con tutto il germe humano al bara tro profondo della perdition risospingesti ? Mu Lier quam dedit mihi, ipla, ipla me decepit. Proculdubio la forma non pecca, et da nessuna forma proujene errore, se non per esser congionta alla materia. Cossi la forma significata per il mafchio, elsendo posta in familiarità della maseria, et uenuta in compositione, 6 copulation con quella; con queste paroli, ò pur con questa Entenza risponde alla natura naturante. Mulier quam dedisti mihi, idest la materia la quale mi hai dato consorte; ipsa me decepit . hoc est, lei é caggione d'ogni mio peccato. Consempla, contempla diuino ingegno, qualmense gli egregii philosofanti, et de le uiscere della natura discreti notomisti, per porne pienamente auanti gl' occhi la natura della materia, non han ritrouato piu accomodato modo, che con auertirci con questa proportione; qual significa il stato delle cose naturali per la materia, essete come l'economico, politico, et ciuile per il femineo fesso. Aprite, aprite gl' occhi et. Oh ueggio quel colosso di poltronaria Geruaso, il quale interrompe della mia neruosa ovatione il filo.dubito che son stato da lui udito: ma che importa?

GER. Salue magister doctorum optime.

POLIH. Se non (tuo more) mi uuoi delude
se, tu quoque salue. GER. Vorrei saper

che

Ti

3 -

12

lu

0-

r-

12

il

.

1

ta

-

-

-

t,

,

.

5

che é quello che andaui folo ruminando? PO. Studiando nel mio mufeolo in eum qui apud Ariftotelem est locum incidi, del primo della physica, in calce. Doue uolendo elucidare che cosa fosse la prima materia; prende per spec chio il sesso feminile, sesso dico, ritroso, fragile, inconstante, molle, pusillo, infame, ignobile, uile, abietto, negletto, indegno, reprobo, finistro, uituperoso, frigido, desor me, uacuo, uano, indiscreto, insano, persido, neghittoso, putido, sozzo, ingrato, trunco, mutilo, imperfetto, inchoato, insufficiente, preciso, amputato, attenuato, tugine, eruca, zizania, pesse, morbo, morte.

Messo trá noi da la natura et dio.

Per una soma et per un greue sio.

GER. Io só che voi dite questo piu per esercitarui ne l'arte oratoria, et dimostrar quanto fiate copiolo, et eloquente: che hab biare tal fentimento che dimostrate per le paroli. Per che é cosa ordinaria a uoi signori humanisti, che ui chiamate professori de le buone lettere : quando ui ritrouate pieni di que concetti che non possete ritenere : non andate à scaricarli altroue, che sopra le pouere donne; come quando qualch' altra colera ui preme uenete ad isfogarla sopra il primo delinquete di uostri scolari. Ma guardateui Signori Orpheidal furio fo sdegno de le donne Thresse. PO. Polibimuia fon io, no fono Orpheo. G. Dum que non biasimate le donne da douero. POL.

## MALOGO QVARTO

P. Minimé minimé quidem, io parlo da douero et non intendo altrimente, che come dico sper che non fó (sophystarum more) professione di dimostrar ch' il bianco é nero. G. Perche dumque ui tingete la barba? P. Ma ingenue loquor: et dico che un' huomo senza donna, é simile à una de le intelligenze: é (disco) uno heroe, un semideo qui non duxit uxorem. G. Et e' simile ad un ostreca, et ad un fungo anchora, et é un tartufo. P. Onde druinamente disse li lyrico Pocta.

#### Credite Pisones, melius nil celibe vita,

Et se uuoi saperne la caggione : odi Secondo philosofo. La femina (dice egli) é uno impedimento di quiete, danno continuo, guerra cotidiana, priggione di uita, tempesta di casa, naufragio de l'huomo. Ben lo confirmó, quel Biscaino che fatto impatiente, et messo in colera per una horribil fortuna, et furia del mare, con un torno et colerico viso rinoltato á l'onde. O' mare mare (dise) ch' io ti potesse maritare. nolendo inferire che la femina é la tempesta de le tempeste. Per ció Protagora dimandato perche hauesse data ad un suo nemico la figla; Rispose che non possea fargli peggio che dargli mogle. Oltre non mi fata mentite un buon huomo Francele, al quale (come à tutti gl' altri che patiuano pericolosissima tempesta di ma re, elsendo comandato da Cicala padron de la naue, di buttare le cose piu grani al mare : lui

12

22

'n

ć

0

li

n

•

per la prima ui gittó la mogle. G, Voi non riferite per il contrario, tati altri effempi di co loro che fi son stimati fortunatissimi per le sue donne? trá quali (per non mandarui troppo lon tano) Ecco fotto questo medesmo tetto il Sig. di Mauuiffiero, incorfo in una, non folamente dotata di non mediocre corporal beltade ,, che gl' auuela, et ammanta l'alma; ma oltre che col triumuirato di melto discreto giuditio, accorta modestia, et honestissima cortesia, d'indisfolubil nodo tien auuinto l'animo del suo conforte, et é potente à cattiuarsi chiumque la conosce. Che dirai de la generola figla, che à pena un luftro et un' anno ha uisto il fole; et per le lingue non potrai giudicare s'ella é da Italia, ó da Francia, ò da Inghilterra. Per la mano cira gli mufici istrumenti, non potrai capire s'ella é corporea, ò in corporea sustanza. Per la ma tura bontá di costumi, dubitarai s'ella é discesa dal cielo, ó pur é fortita da la terra. Ognun vede che in quella non meno, per la formation di ei bel corpo, é concorfo il fangue de l'uno et l' altro parente : ch' alla fabrica del spirto fingulare, le uirtu dell' animo heroico di que medefimi. P. Rara auis come la Maria da Boshtel. Rara auis come la Maria da Castelnouo... G. Quel raro che dite de le femine, medesimo si puó dir de maschi. POL. In fine, pet ritorpare al proposito. la donna non é altro che una materia; Se non sapete che cosa é donna, per no. sper che cosa é materia : ftudiate alquanto gli Peripatetici che con infegnarui che cola é mate-

6

H

20

fi

m

TC

Ь

0

la

pl

m

96 ria, te infegnaranno che cosa é donna. G. Vedo bene che per hauer uoi un ceruello Peripatetico, apprendeste poco, ó nulla di quel che hieri disse il Theophilo circa l'essenza, et potenza della materia. P. De l'altro fia che fi unole io sto sul punto del biasimar l'appetito del' vna et de l'altra, il quale é caggion d'ogni male. passue, difetto, ruina, corrottione. Non credete che se la materia si contentasse de la forma presente; nulla alteratione o passione harrebe domino sopra di noi , non moriremmo , sarrebono incorrottibili et eterni? GE. Et le la fi fosse contentata, di quella forma che hauea cinquanta anni addietro; che direfte ? Sarefte tu Polihimnio ? se si fusse fermata sotto quella di quaranta anni passati; sareste si adultero, (dico) fi adulto, fi perfetto, et fi dotto? Come dumque ti piace che le altre forme habbiamo ceduto à questa: cossi é in uolonta de la natura che ordina l'universo, che tutte le forme cedano á tutte. Lascio che é maggior dignità di questa nostra sustanza, di farsi ogni cosa ricevendo tutte le forme : che ritenedone una fola, et effere parti ale. Cossi al suo possibile há la similirudine, di chi é tutto in tutto. P. Mi cominei ad riuscir dotto, uscendo fuor del tuo ordinario naturale: applica hora, se puoi, á simili apportando la dignita che si ritroua ne la femina, G. Farollo faeilissimamente. Oh, ecco il Theophilo. P. Et il Dicsone. Vn' altra uolta dumque. De iis hactenus. THEO. Non uedemo che de Peripatetici, come di Platonici ancho, dinideno la su-

# DIALOGO QVARTO

fanza per la differenze di corporale, et incorporale ? come dumque queste differenze si redu cono alla potenza di medesimo geno : cossi bifogna che le forme fieno di due forte, pche alchunesono trascedeti cioé superiori al geno, che fi chiamano principii, come Entirá, Vnitá, Vno, Cofa, Qualche cofa, et altre fimili. altre son di certo geno distinte da altro geno, come Sustantialità, Accidentalità : quelle che sono de la pri ma maniera, non distingueno la materia et no fanno altra et altra potenza di quella, ma come termini universalissimi che comprendono tanto le corporali, quanto le incorporali fustanze, fignificano quella universalissima, comunissima, et una de l'une et l'altre. Appresso che co fa ne impedifce (diffe Auicebron) che fi come prima che riconosciamo la materia de le forme accidentali, che é il composto ; riconoscemo la materia della forma sustantiale che è parte di quello: cossi prima che conosciani la materia che é contrattà ad effer fotto le forme corporahi, uegnamo a conoscere una potenza la quale siá distinguibile per la forma di natura corporea, et de incorporea, dissolubile, et non dissolu bile? Anchora se tutto quel che é (cominciando da l' ente summo et supremo) haue un certo ordine, et fa una dependenza, una schala,nella quale si monta da le cose composte alle sem plici, da queste alle semplicissime, et assolutifime per mezzi proportionali, et copulatiui; et partecipatiui de la natura de l'uno et l'altro e-Aremo. et secondo la raggione propria neutri;

Non é ordine doue non é certa participatione non è participatione doue non fi troua certa colligatione, non écolligatione, senza qualche partecipatione. é dumque necessario che de tutre cose che sono suffistenti, sia uno principio di subsistenza. Giongi à questo che la raggio ne medefima non può fare che auanti qualfiuo gla cofa distinguibile non presuppona una coa indistinta (parlo di quelle cose che sono, per che ente et non ente non intendo hauer diffintione reale, ma uocale et nominale folamente.) Questa cosa indistinta é una raggione comune à cui si aggionge la differenza et forma distintiua. Et certamente non si può negare che sicome ogni sensibile presuppone il soggetto del la sensibilità ; costi ogni intelligibile il sogget to della intelligibilità: bifogna dumque che fia una cofa che risponde alla raggione comune de l'uno, et l'altro soggetto; perche ogni esfentia, neconariamente é fondatá sopraqualche esfere. eccetto che quella prima che é il medefimo con il suo esfere, perche la sua potentià é il suo atto, perche é tutto quelche può esfere, come fú detto hieri. Oltre se la materia (secon do gl' aduerfarii medefimi) non é corpo, et precede secondo la sua natura l'essere corporale; che dumque la puó far tanto aliena da le fustanze dette incorporee ? Et non manchano di peripatetici che dicono ficome nelle corporee sustanze si troua un certo che di formale et diuino : cossi nelle diuine conuien che sia un che di materiale, á fine che le cose inferiori s'acco modine

modino alle superiori, et l'ordine de l'une dependa da l'ordine de l'altre. Et li Theologi benche alchunidi quelli fiano nodriti nel' Aristotelica dottrina, non mi denno peró esser molefti in questo, se accettano effer piu debitori alla lor scrittura, che alla philosofia. et natural raggione. Nó mi adorare (disse un de loro ange li al Patriarcha Iacob, pche son tuo fratello: hor se costui che parla (come essi intendeno) é una Joame Ap sostanza intellettuale, et affirma eol suo dire che quell'huomo et lui convegnano nella realità d'un soggetto stante qualsiuogla differenza for male resta che gli philosofi habbiano uno oraculo di questi Theologi per testimonio. DIC Só che questo é detto da uoi con riuerenza, per che sapete che non ui conuiene di mendicar raggioni da tai luoghi, che son fuori de la noftra meffe. T. Voi dite bene, et uero : ma io non allego quello per raggione et confirmatio ne; ma per fuggir scrupolo quanto posso, per che non meno temo apparere, che effere contrario alla Theologia. DICSO. Sempre da difcreti Theologi ne saranno admesse le raggioni naturali, quantumque discorrano, pur che non determinio contra l'authorità dinina, ma fi fottomettano á quella. TH. Tali sono et fara- Niente dimen le fue no sempre le mie. D. Bene dumque. Ses tofitimi de la chemis guite. T. Plorino anchora dice nel libro de la del made, del frita materia : che se nel mondo intelligibile é mol diquelli, dela infinite titudine et pluralità di specie : é necessario che de la materia intellia ti sia qualche cosa comune, oltre la proprietà et et altre simila parad differenza di ciaschuna di quelle, quello che é famo apertamente G.3. comune

contra inta la Loshin Lela Roligion

comune tien luogo di materia, quello che 6 proprio, et fa distintione, tien luogo di forma, Gionge che se questo é à imitation di quello, la composition di questo, é à imitation della com position di quello. Oltre quel mondo se non há diuersitá, non há ordine, se non há ordine, non há bellezza et ornamento, tutto questo é circa la materia. Per il che il mondo superiore non solamente deue esser stimato per tutto indiuifibile : ma ancho per alchune fue conditioni, divisibile et distinto. la cui divisione et distintione non può esfer capita senza qualche sog getta materia. et benche dichi che tutta quel la moltitudine conniène in uno ente impartibile et fuor di qualfinogla dimensione : quello diró esfere la materia, nel quale si vniscono tante forme : quello prima che fia conceputo per uario et multi forme, era in concetto uniforme; et prima che in concetto formato, era in quello in forme. DI. Benche in quel ch' hauere detto, con brenità habbiate apportate molte et forte raggioni, per uenire à conchiudere che una fia la materia, una la potenza per la quale tutto quel che é, é inatto ; et non con minor raggi one conviene alle sustanze incorporee, che alle corporali s essendo che non altrimente quelle han l'effere per la possere effere : che queste per lo posser effere, banno l'effere, et che oftre per altre potenti raggioni, (á chi potentemente le considera et compreude ) hauete di mostrato: tuesa niaffe non per la perfettione della dottrina per la chiarezza di quella ) uorei che in qual ch'altro

ch' altro modo specifica fte, come ne le cose eccellentissime quali sono le incorporce, si troua cofa informe, et indefinita? come può iu; effere raggione di medesima materia, et che per adue nimento della forma et atto, medefimamente, non si dicono corpi? Come doue non émutatione, generatione, ne corrottione alchuna, uolete che sia materia, la quale mai é stata posta per altro fine ? Come potremo dire la natura in telligibile effer semplice, et dir che in quella sia materia et atto? Questo non lo dimando per me al quale la uerità é manifesta, ma forse per altri che possono esfere più morosi, et difficili come per effempio maestro Polihimnio et Ger uafio. POL. Cedo. GER. Accepto. et ui ringratio Dicsone; perche considerare la necessità di quei che non hanno ardire di diman dare, come comporta la civilità de le menfe oltramontane, oue a quei che fledeno gli fecondi, non lice stender le dita fuor del proprio quadretto o tondo : ma conviene aspettar che gli sia posto in mano, á fin che non prenda boc cone, che non sia pagato col suo granmercé. T. Diró per risolution del tutto, che fi come l'huomo secondo la natura propria del'huomo, é différente dat leone secondo la natura. propria del leone; ma secondo la natura co mone de l'animale, de la sustanza corporea, et altre simili, sono indifferenti er la medesima cofa; similmente secondo la propria rag gione é differente la materia di cole corporala dalla de cofe incorpored

Tutto

Tutto dumque lo che apportate de lo effer eaufa costitutiua di natura corporea, de l' esfer foggetto di trasmutationi de tutte sorti, et de l'effer parte di composti, conuiene à questa materia per la raggione propria , perche la mede fima materia, (uoglo dir piu chiaro) il medefimo che pud effer fatto, o pur pud effere ; 6 6 fatto, é per mezzo de le dimensioni et extensio ne del fuggetto, et quelle qualitadi che hanno l'effere nel quanto : et quefto fi chiama fuftanza corporale et suppone materia corporale: O é fatto(le pur há l'effer di nouo;) et é senza quel le dimensioni, ex:ensione, et qualità : et questo fi dice sustanza incorporea, et suppone similmen te detta materia. " Cossi ad una potenza attiua tanto di cose corporali, quanto di cose incorporees ouer ad un effere tanto corporeo,quan to incorporeo: corrisponde una potenza passius tanto corporea, quanto incorporea, et un posser esfer tanto corporeo quanto incorporeo. Se dumque uoglamo dir compositione tanto ne l' una quanto nel'altra natura, la douiamo intendere in una,et un' altra manierajet co siderar che se dice nelle cose eterne vna materia sepre sotto vn'attojet che nelle cose uariabili se pre contiene hor uno hor un' altro. In quelle la materia ha vnauolta, sepre, et insieme tuttoquel che può hauere, et é tutto quel che può effere; ma questa in piu uolte, in tempi diuersi, et certe fuecessioni. DI. Alchuni quantumque con cedano esfere materia nel le cose incorporce, la intendono peró secondo una raggione molto diverts.

diuerla. THE. Sia quantofiuogla diuerlitá fecondo la raggion propria per la quale l'una descende à l'esser corporale et l'altra non, l'una riceue qualità sensibili et l'altra non, et non par che polla effere raggione comune à quella materia à cui ripugna la quantita , et effer fuggetto delle qualitadi che hanno l'effere nelle de menfioni : et la natura á cui non ripugna l'una ne l'altra : anzi l'una et l'altra é una medefima: et che (come é piu uolte detto)tutta la differenza depende dalla contrattione à l'elfere corporea, et non ellere corporea : come nell'ellere animale ogni fenfitiuo e uno : ma contrahendo quel geno á certe specie, ripugna à l'huomo l'esser leone, et à questo animale d' effer quell altro. Et aggiungo à questo (sel ti piace) perche mi direfte che quello che giamai é, deue estere stimato più tosto impossibile et contra natura, che naturale : et però giamai tro uandofi quella materia dimensionata, deue sti marfi che la corporeira gli fia contra natura : et fe questo é cossi, non é ucrisimile che sia una na tura comune à l'una et l'altra, prima che l'una se intenda effer contratta à l'effer corporea. Aggiungo (dico) che non meno possiamo attri. buir à quella materia la necessità de tutti gl'atti dimensionali, che (come uoi uorreste) la im possibilità. Quella materia per essere attualme te tutto quel che puo effere, há tutte le misure, ha tutte le specie di figure et di dimensioni , et | quale chan! perche le haue tutte, non ne há nessuna, perche quello che étante cole diuerle, bilogna che non

fiz al

#### 104 DIALOGO QVARTO.

fia alcuna di quelle particolari. Conuiene à quel lo che é tutto, che elcluda ogni effere particola re. D. Vuoi dumque che la materia fia atto? vuoi anchora che la materia nelle cose incorporee, coincida con l'atto ? T. Come il poffer effere coincide con l'effere. D. Non differilce dumque da la forma? T. Niente nell'abfolma potenza et atto absoluto. il quale però é nell'estremo della purità, simplicità, indivisibi lita, et unità , perche éaffolutamente tutto: che se hwesse certe dimensioni, certo effere certa figura , certa proprieta , certa differenza pon farebbe absoluto, non farebbe runo DICSONO, Ogni cola dumq; che comprende qualfioogla geno, é individua ? T. Coffié, perche la forma che coprende tutte le qualica non é alchuna di quelle, lo che há tutte lefigure, non há atchuna di quelle , lo che há tutto lo effere fensibile, et però non si fente. Più altamente individuo, é quello che há tutto l'effere naturale, Piu altamente lo che há tutto le esse intellettuale, Altissimamente quello che hatutto lo effere che può effere. T. In fimilitu dine di quelta scala de lo essere, uolete che sia la scala del posser esfere, et uolete che come ascende la raggione formale, coffi ascenda la raggio ne materiale? T. E'uero D. Profonda et altamente prédete questa definitione di materia, et potenza. T. Vero. D. Ma questá ueritá non po trá effer capita dá tutti; perche é pur arduo á ca pire il modo co cui s' habbiano tutte le specie di dimentioni, et nulla di quelle; hauer tutto l'ef-

fere.

qual differenza dongue ponete tra questa materi

#### DIALOGO OVARTO INC.

fere formale, et non hauer nessuno esfere forma T. Intédete uoi come puó effere? D. Credo che fi, perche capisco bene che l'atto per esfer tutto? bilogna che no fia qualche cola. P. Non porelt fritigitus Wood effe idem, totum, et aliquid.ego quoq; illud ca Nemo, mellus, mel pio. T. Dumque potrete capir à proposito che ming. Non . vin se uolessimo ponere la dimensionabilità per non est. neg fittes, raggione della materia : tal raggione non ripugnarebe à nessuna sorte di materia : ma che uiene à differire una materia da l'altra, foloper efter absoluta da le dimensioni, et effer con che te somber la testa tratta alle dimentioni. con effer abfoluta, é quant versay la mote fopra tutte, et le comprende tutte; con eller que mon e contratte Che contratta, uien comprela da alchune, et é forto le quele te fay tante et alchune. DIC. Ben dite, che la materia fe- tan finine parela mil condo se, non há certe demensioni, et peró se in tende indivisibile, et riceue le dimensioni fecon for per fe, que mes do la raggione de la forma che ricene . Altre est ponentia) es est to la cauallina, altre forto l'olivo, altre fotto il, postana vi de ost mirto: dumque prima che sia fotto qualsino- quia fina plina ad fine gla di queste forme, haue in facultà tutte quelle moth. Dies, offe dimensioni, coffi come ha potenza di riceuere quelle forme. P.Dicunt tamen proptetes, to anythis, of animis quod nullas habet dimensiones. D. et noi dica habet habet nullas, et omnes habeat. G. amo, che ideo habet nullas, ve omnes habeat, G. and guesam, ve fit Per che uolete piu tosto che le includa tutte, che et an vom st, -- -le escluda tutte) D. parche non uiene ad riceue 4 . ~ fund Lus judicio re le dimensioni come di fuora, ma a mandarle, falles. et cacciarle come dal seno. THEOPHI. Dice molto bene : oltre che é confueto modo di parlare di Peripatetici anchora; che di

cone

cono tutti l'atto dimensionale, et tutte sorme naturali uscire, et uenir fuori dalla potenza de la materia: Questo intende in parte Auerroe il qual quantumque Arabo et ignorante di lingua greca : nella dottrina Peripatetica peró in sele più che qualfiuogla greco, che habbiamo letto : er harebbe più inteso, se non fusse stato cossi additto al suo nume Aristotele. Dice lui che la materia ne l'essentia sua comprende le dimensioni interminate : uolendo accennare. che quelle peruegnono à terminarfi, hora conquesta figura et dimensioni, hora con quella et quell' altra, quelle et quell' altri ; fecondo il cangiar di forme naturali. Per il qual fenfo fi mede che la materia le manda come da fe, et no le riceue come di fuora.

Questo in parte intese anchor Plotino prencipe nella setta di Platone. Costui facendo differenza trà la maresia di cofe superiori et in feriori : dice che quella é infieme tutto; et ellen do che possiede tutto, non ha in che mutarfi. ma questa con certa uiciffitudine per le parti,fi fá tutto, et á tempi et tempi, fi fa cofa et cofa, peré sempre fotto diversità, alteratione, et moto. Cossi dumque mai é informe quella materia, come ne ancho quelta, benché differente mente quella et quelta, quella nel'istante del' principio: la dourses eternità, questa ne gl'istanti del tempo ; quella insieme, questa successivamente; quella esplicata mente, questa complicatamente;quella come molti, questa come uno quella per ciascuindividues, fimm BO, et cola per cola; quena constitue de cola per cola; quena con les portes de cola forme es - Son lifegon soble no, et cola per cola; quelta come tutto et ognicols. Paper de quelle L'ame, l'époms d'una fastia u de mobre cap.

serin at Looma, es per configuente Vn la

il

.

0

ıi

rofa. D. Tanto che non folamente secondo eli uostri principii : ma oltre secondo gli principii de l'altrui modi di philosophare, tiolete inferire che la materia non é quel propé nibil. quella potenza pura, nuda, fenza atto, fenza uirtu et perfettione. THE. Coffi e, la dico priuata de le forme et fenza quelle, non come il phiaccio é senza calore, il profondo é priuato di fuce:ma come la pregnante é lenza la fua prole, la quale la manda et la riscuote da se : et come in questo hemispero la terra la notte é senza lu ce, la quale con il suo scuotersi é potente di saanistare. DI. Ecco che ancho in queste cose inferiori se non à fatto ; molto viene à coinci dere l'atto con la potenza. T. Lascio giudi cará uoi. D. Et se questa potenza di sotto uenesse ad essere una finalmente con quella di Sopra, che sarrebe? T. Giudicate uoi. Pof. Sopra , si le Fulla fete quindi montar al concetto, non dico del Jomes tanti mondi et summo et ottimo principio escluso della nostra confideratione : ma de l'anima del mondo come é atto di tutto, et potenza di tutto, et é tutta in tutto : onde al fine (dato che fieno innumera bili individui ; ogni cola é uno) et il conoscere un in rispetto de l'ale questa unità é il scopo et termine di tutte le phi : sa le altre a ne su losophie et contemplationi naturali. Lasciando : ne sora. ne sua termini la piu alea contemplatione, che ascende sopra la natura, la quale à chi non crede, éimpossibile, et nulla. D. E'vero, perche se ui monta per lume sopranaturale, non naturale T. Questo non hanno quelli che Rimano ogni cofa effer corpo o' femplice, come lo ethere,6 composto

Et oue leta questo pazi mante quasto e puza s'hella come la atea? et tuble fi יילניתו חנים ממשנים medelsimo con nesse

Aum Sone.

composto come li astri, et cose astrali : et non cercano la divinità fuor del infinito mondo, et le infinite cole:ma dentro questo, et in quelle. D. In questo solo mi par differente il fidele The ologo, dal uero philosofo, TH. Cossi credo anchor io. Gredo che habbiate compreso quel che uoglo dire. DIC. Affai bene io mi pento. Di sorte che dal uostro dire inferisco che quantumque non lasciamo montar la materia sopra le cole naturali : et fermiamo il piede fil la fua comune definitione che apporta la più nolgare philosofia: trouaremo pure che la ritegna meglor prorogativa che quella riconosca, la quale al fine no li dona altro che la raggione de l'effer foggetto di forme, et di potenza receptiva di for me naturali, senza nome, fenza definitione, senza termino alchuno, perche fenza ogni attualita. il che parue difficile ad alchuni cucullati, i' quali pon uolendo accusare ma iscusar questa dottrina; dicono hauer folo l'arto entitatiuo, cio é differente da quello che non é semplicemete. et che non ha essere alchuno nella natura come qualche chimera ó cofa che fi finga : pche questa materia in fine ha l'esfereset gli basta questo cossi senza modo er dignita, la quale depede da l'attualità, che é nulla. Ma uoi dimadareste rag gione ad Aristotele, pche unoi tu o principe di Peripatetici piu tosto che la materia sia nulla per hauer nullo atto; che siá tutto per hauer tut ti gl' atti, ó l' habbia confusi ó confusiffimi co me ti piace? Non sei tu quello che sempre parlado del nouo effere delle forme nella materia, 6 della generatione de le cose dici le forme pro cedere et sgombrare da l'interno de la materi

## DIALOGO QVARTO

on

čt

le.

do

et

0.

1

12

14

re

Ť

.

0

a et mai fuste udito dire che per opera d'efficiente uengano da l'efterno;ma che quello le rifa quota da dentro ? Lascio che l'efficiente di queste cose chiamato da te con un comun nome Na tura, lo fai pur principio interno, et non esterno come auiene ne le cose arrificiali. All'hora mi par che convegna dire che la no habbia in fe for ma et atto alchuno, quando lo uiene à riceuere di fuora , all'hora mi par che conuegna dire che l' habbia turte quando si dice cacciarle tutte dal suo seno. Non sei tu quello che se non coffret to da la raggione, spinto peró dalla consuetudine del dire deffinendo la materia, la dici più tofto effere quella cofa di cui ogni specie naturale si produce : che habbi mai detto effer quel lo, in cui le cose si fanno, come converrebe dire quando li atti non uscissero da quella, et per con fequenza non le hauesse ? P. Certe consueuit di cere Aristoteles cum suis potius formas educi de potetia materiæ, qua in illam inducisemergere potius ex ipfa, qua in ipfa ingeri:ma io direi che há piacinto ad Aristotele chiamar atto piu tosto la esplicatione de la forma che la implicatione. D. Et jo dico che l'effere espresso, sensibile, et ef plicato, non é principal raggione de l'attualità; ma é una cofa consequente, et effetto di quella; si come il principal effere del legno et ragione di fua attualità non cosifte ne l'essere letto : ma ne l'essere di tal sustanza, et cosistenza, che può esser letto, scano, trabe idolo, et ogni cola di leg no formata. Lascio che secondo piu alta raggione della materia naturale si fanno tette cole naturali : che della attificiale le arteficiali,

Per che l'arte dalla materia suscita le forme . & per futtrattione, come quando de la pietra fa la statua: 6 perappositione, come quando giongendo pietra á pietra et legno et terra forma la cafa: ma la patura de la fua materia fá tutto per modo di separatione, di parto, di efflussione.come intesero i Pythagorici, comprese Anassago ra et Democrito, Confirmorno i' Sapienti di Babilonia, à i quali sottoscrisse ancho Mose, che descrivendo la generatione delle cose, comanda ta dal efficiente univerfale, usa questo modo di PRODVCA LA TERRA Li suoi animali, PRODVCANO le acqui le anime uiventi. quasi dicesse produçale la materia: perche, secondo lui, il principio materiale de le cose él'acqua : onde dice che l'intel letto efficiente (chiamato da lui (pirito) couana fopra l'acqui, cioé li daua nittú procreatrice et da quelle produceua le specie naturali le quali tutte poi son dette da lui in sustanza acqui. Onde parlando della separatione de corpi inferiori et superiori, dice che la mente separó le acqui da l'acqui,da mezzo de le quali induce eller comparuta l'arida. Tutti dumque per modo di leparatione uoglono le cose esfere da la materia, et non per modo di appolitione et receptione: dumque si dé piu tosto dire che contiene le for me et che le includa; che pensare che ne sia uota, et le escluda. Quella dumque che esplica lo che tiene implicato, deue effere chiamata cofa diuina, et otrima parente, genetrice et madre, di cofe naturali : anzi la natura tutta infustanza, non

6

la

n-

er

0-

di

he da

di

A

c-

le

3-

el

112

ct

ıli

1-

ri la

1-

-

2,

::

10

2,

ſa

2

Non dite, et volete coffi Theophilo? TH. Certo. DIC. Anzi molto mi marauiglo come non hanno i' nostri Peripatetici continuata la fimilitudine de l'arte, la quale de molte maserie che conosce et tratta, quella giudica esser meglore et piu degna, la quale é meno foggetta alla corrottione, et é più costante alla duratione, et della quale possono esser prodotte più cole, però giudica l'oro effer piu nobile che il legno, la pietra, et il ferro : perche é meno foggetto á corromperfi : et ció che puó eller fatto di legno et di pietra. può farfi de oro, et molte altre cose di più, maggiori, et meglori, per la fua bellezza, coftanza, trattabilità, et nobilità : Hor che doniamo dire di quella materia della . quale fi fá l'huomo, l'oro, et tutte cose naturali? Non deue effer ella più stimata degna, che la artificiale, et hauer raggione di meglor attualità ? Perche 6 Aristocele, quello che é son damento et base de la attualitá, dico, di ció che é in atto, et quello che tu dici effer fempre, durare in eterno : non uorai che fia più in atto che le tue forme, che li tue entelechie che uanno et vegnono, di forte che quando uolessi cercare la per manéza di questo principio formale ancho ra (P. Quia principia oportet semper manere) DIC. et non possendo ricorrere alle phantastiche idee di Platone, cometue tanto nemiche, farai costretto et necessitato á dire che queste forme specifiche, ó hanno la sua permanente attualità nella mano de l' efficiente, et cossi non puoi dire; pche quello é detto da te suscitatore

et riscuotitore de le forme dalla potenza de la materia: 6 hanno la sua permanente attualità nel feno de la mateia : et coffi ti fiá neceffario dire. perche tutte le forme, che appaiono come nella sua superficie, che tu dici individuali et in atto, tanto quelle che furono, quanto le che fono, er farranno: fon cofe principiate, non fono principio. (Et certo coffi credo efferenella superficie della materia la forma particolare, come lo accidente é pella superficie della sustan za composta: Onde minor raggione di attualità deue hauere la forma espressa al rispetto della materia : come minor raggione di attuahitá há la forma accidentale in rispetto del com posto.) T. In uero poueramente si risolue Aristotele che dice insieme con tutti gli antichi philosofi, cheli principii denno esfere sempre permanenti: et poi quando cercamo nella fua dottrina, doue habbia la sua perpetua permanen za la forma naturale, la quale ua' fluttuando nel dorso de la materia : non la trouaremo ne le ftelle fiffe, perche non descendeno da alto queste particulari che ueggiamo : non ne gli figilli ideali seperati da la materia, perche quel li per certo fe non fon mostri, fon peggio che mostri, uoglo dire chimere, et uane phantasie, Che dumque? sono nel seno della materia. che damque è ella é fonte de la attualità. Volete ch' io ui dica di uantaggio, et ui faccia uedere in quanta affurditá fia incorfo Aristotele? Dice lui la materia effere in potenza; hor dimandategli. quando fara in atto ? Risponderá una gran mol titudine

Terinde ne si dicas, Tenabras esse funde: Lucio.

situdine con esso lui Quado hará la forma. Hor aggiungi et dimanda, che cofa é quella che ha l'ellere di nouo ? Risponderanno à lor dispert him s to, il composto, et non la materia; perche esta e saponi sempre quella, no si rinoua, non si muta. Come nelle cofe artificiali quando del legno é fatto la statua, non diciamo che al legno uegna nuouo esfere, perche niente piu 6 meno é legno hora, che era prima : ma quello che riceue lo effer, et l'attualita, et lo che di nuouo fi produce, il com posto, dico la statua Come adumque á quelto dite appartenere la poteza, che mai farà in atto, hom cost alle in gel 6 hara l'atto ? Non é dumque la materi- compfin es for a in potenza di effere, o la che puo efferespes est che lei sempre émedesima et inmutabile, et é quella circa la quale et nella quale é la mutatione, piu tofto che quella che fi muta. Quello ga deite. che fi altera, fi aumenta, fi fminuifce, fi muta di loco, si corrompe, sempre (secondo uoi medefimi Peripatetici) é il composto ; mai la materia: perche dumque dite la materia hor in potenza, hor in atto? Certo non échi debba do bitare, che o per riceuere le forme, o per mandarle da fe; quanto all' effenza et luftanza fua essa non riceue maggior et minor attualità : et peró non effer raggione per la quale uengha detta in potenza, la quale quadra à ció che e in continuo moro circa quella ; et non a lei the éin eterna stato, et é caufa del stato piu tosto perche se la forma secondo l'effere fondamentale, et specifico, édi semplice, et inuariabile effenza, non foto logicamen-H.ii.

dat efse rei, qu

## DIALOGO QVARTO

logicamente nel concetto et la raggione:) ma ancho physicamente nella natura: bisognară che sia nella perpetua facultă de la materia: la quale é una potenza indistinta da l'atto come in molti modi hò esplicato, quando della potenza ho tante uolte discorso. POL. Queso, dite qualche cosa dello appetito de la materia, ă sine che prendiamo qualche risolutione, per certa alteratione tră me, er Geruasio.

GER. Di gratia fatelo Theophilo, perche costui mi há rotto il capo con la similitudine de la femina et la materia: et che la dona no fi corenta meno di maschi, che la materia di forme; etua discorrendo. T. Essendo che la mate riá non riceue cosa alchuna da la forma, perche uolete che la appetifca? fe (come habbiamo det to) ella manda dal fuo feno le forme et per con Sequenza le há in ses come uolete che le appetisea? Non appetisce quelle forme che giornalmente fi cangiano nel fuo dorfo : perche ogni cosa ordinata, appetisce quello dal che riceue perfettione. Che può dare una cosa corrottibile adena cofa eternatena cofa imperfetta come é la forma de cofe sensibili la quale sempre é in mo to, ad una cola eterna? Vna cola imperfetta come é la forma de cofe sensibili la quale sempre é in moto, ad un'altra tanto perfetta, che se benfi contempla é uno effer divino nelle cofe come forse uolea dire David de Dinanto, male in zefo da alchuni che riportano la fua opinione?

Non la desidera per esser conseruata da quella, perche la cosa correttibile non conserua la

cofa eterna : oltre che é manifestoche la materia conservar la forma :onde tal forma piu tosto deue desiderar la materia per perpetuarsi perche separandosi da quella perde l'effere lei, et non quella che há tutto ció che haueua prima che lei fi trouasse et che può hauer de le altre : Lascio che quando fi dá la causa de la corrottione, non fi dice che la forma fugge la materia, ò che lafcia la materia : ma piu tosto che la materia rigetta quella forma, per prender l'altra. Lascio à proposito, che non habbiamo piu raggion di dire che la materia appete le forme : che per il contrario le há in odio (parlo di quelle che fi ge nerano et corrompono : perche il fonte de le forme che é in se, non può appetere, atteso che non si appete lo che si possiede) per che per tal raggione, per cui se d'ce appetere lo che tal nol ta riceue o produce : medefimamente quando lo rigetta et togle uia, se puó dir che l'abomina. Anzipiu potentemente abomina che ap pete, attefo che eternamente rigetta quella forma numerale, che in breue tempo ritenne. Se. duque ricordarai questo che quante ne prende, tante ne rigetta : deui equalmente farmi lecito de dire che ella há in fastidio: come io ti faró dire che ella há in desio. G. Hor ecco á terra non solamente gli castelli di Polihimnio, ma anchora di altri, che di Polihimnio. P. Pareius ista uiris. D. Habbiamo affai compreso per hoggi, á riuederci domani. T. Dumque. A. dio.

Fine del Quarto Dialogo.



# Dialogo Quinto.

Theophilo.



Dumque l'universo uno, infinito, inmobile, Vna (dico) é la possibilità assolutà, uno l'atto. Vna la forma ò anima; unala materia 6 corpo. Vna la cola, Vno lo ente. V-

po il maffimo et ottimo : il quale non deue poffer effere compreso, et peró infinibile, et in terminabile set per tanto infinito et intermina to aet per confeguenza in mobile. Quefto non si muoue localmente, perche non há cosa fuor di le, que fi trasportesatteso che fia il tutto. No fi genera, perche non é altro effere che lui posta desiderare o aspettare, atteso che habbia tutto lo effe-

lo effere, Non fi corrompe, perche non éaltra cofa, in cui si cange, atteso che lui sia ogni cofa: Non può sminuire d crescere, attelo che d'infinito, a cui come non fi può aggiongere, coffi é da cui non ti puo futtrarre: percio che lo infini to non há parte proportionabili. Non éalterabile in altra dispositione, perche non ha ester no da cui patilca et per cui uengha in qualche affettione: Oltre che per comprender tutte con trarieta li nell'esfere suo, in unità, et couenienza, et nessuna inclinatioe posser hauere ad altro et nouo esfere; ó pur adaltro et altro modo di esfere: non puó effer soggetto di mutatione fecondo qualitá alchuna, ne puó hauer contrario, .ó diuerfo che la alteri : perche in lui é ogni cola concorde. Non e' materia perche non éfigurato,ne figurabile,non é terminato, ne terminabile : Non é forma, perche no informa ne figura altro : attefo che e' tutto, é maffimo, e'u'no e'vniuerso. Non é misurabile, ne misura. No si comprende ; perche non é maggior di se. No si é compreso perche non é minor di se; Non sí agguagla, perche non é altro et altro: ma vno, et medefimo .

Essendo medesimo et uno ; non há essere et effere, et perche non ha effere et effere, non ha parte et parte : et per ció che non ha parte et parte, non é composto. Questo é ter Estere vom cofa mine di forte che non é termine : étalmentel forma che non é forma, é talmente materia ? Jente daise fi res che non é materia : é talmente anima, che non! é anima : perche é il tutto indifferentemente, et terris a im

peró

from Come implion contradi et per confeque

Vriteri.

pero é vno, l'vniuerfo é vno. In questo certamére non é maggiorel' altezza che la lunghezza et er profondita, onde per certa fimilitudine fi chi ama, ma non é sphera. Nella fphera medefima cofa é lunghezza che larghezza et profondo per che hanno medefimo termino ma ne l'universo medesima cosa é larghezza lungezza, et profondo perche medefimamente non hanno termine, et sono infinite : Se non hanno mezzo, quadrante et altre milure, se non ui é misura; non ui é parte proportionale, ne assolutamente parte che differisca dal tutto: perche se muoi dir parte, de l'infinito, bisogna dirla infinito, fe é infinito, concorre in uno effere con il tutto : dumque l'universo é uno, infinito, impartibile. Et se nel infinito no si troua differen za come di tutto et parte, et come di altro et altro: certo l'infinito é uno. Sotto la compren sione de l'infinito, no é parte maggiore et parte minore; per che alla proportione de l'infinito non fiaccosta piu una parte quantofiuogla mag giore che un' altra quantofiuogla minore : et peró ne l' infinita duratione non differisce la hora dal giorno, il giorno da l' anno, l'anno dal fecolo, il fecolo dal momento : perche non fon più gli momentiset le hore, che gli secoli; et non hann > minor proportione quelli che questi a la eternita. Similmente ne l'immenso non é differente il palmo, dal stadio, il stadio, da la parasangha; perche alla proportione de la inmensitudine non piu si accosta per le parafanghe, che per i' palmi. Dumque infinite hore non

0

-

non fon piu che infiniti fecoli, et infiniti palmi non fon di maggior numero, che infinite parafanghe. Alla proportione, fimilitudine, vnione et identità de l'infinito non più ti accosti! con effere huomo che formica, vna (tella che uni huomo : per che à quello effere non piu ti auicini con effer fole, luna, che un huomo, o una? formica, et pero nell' infinito queste cofe sono indifferenti: et quello che dico di queste; inten do di tutte l'altre cose di sussisseza particulare. Hor se tutte queste cose particulari ne l'infinito non fono altro et altro, non fono differenti, non sono specie, per necessaria consequenza non fogo numero: dumque l'universo è anchor uno immobile. Questo perche comprende tutto, et non patisce altro et altro esfere, et non coporta seco,ne inse mutatione alchuna: p con lequenza é tutto quello che può effere ; et in lui (come diffi l'altro giorno) non é différente l' atto da la potenza. Se dalla potenza non é differente l'atto, é necessario che in quellail punto, la linea, la superficie, et il corpo non differiscano : perche cossi quella linea e' superficie : come la linea mouendofi puo effere fuperficie : coffi quella superficie é mossa et é fatta corpo: come la superficie puó mouersi, et con il fuo fluflo può farfi corpo. E neceffario dumque che il punto ne l' infinito non differifea dal corpo : per che il punto scorrendo da l' effer punto fi fà linea, scorrendo da l'effer linea fi fa superficie : scorrendo da l' esser superficie, fi fa corpo : il punto dumque perche é in poten Zzad

é massimo, et ortimo immenso.

Se il punto non differisce dal corpo, il centro da la circonferenza, il finito da l' infinito,il massimo dal minimo: sicuramente possi amo affirmare che l'universo étutto centro, ò che il centro de l'universo é per tutto : et che la circunferenza non é in parte alchuna, per quanto é differente dal centro , 6 put che la circonferenza é per tutto; mail centro non si troua inquanto che e' differente da quella. Ecco come non é impossibile, ma necessario che l' ottimo, massimo, incomprehenfibile, é tutto, é per tutto, é in tutto, pche come semplice et indivisibile puó esser tutto, effer per tutto, effere in tutto. Et coffi non éstato uanamente detto che Gioue empie tutte le cose, inhabita tutte le parti de l' universo, é centro de ció che há l' effere. vno in tutto, et per cui vno é tutto. il quale essendo tutte le cose et comprendendo tutto l'essere in se, uiene á far che ogni cosa sia in ogni cosa. Ma mi direfte perche dumque le cofe fi cangiano, la materia particulare si forza ad altre forme ?

me! Vi rispondo, che non é mutatione che cerca altro effere, ma altro modo di effere. Et quelta é la differenza, tra l'universo et le cofe de l'universo; perche quello comprende tutto lo effere et tutti modi di effere : di queste ciascuna há tutto l'effere,ma non tutti i' modi di effere. Et non può attualmente hauer turte le circoftaze, et accidenti s pehe molte forme font incompossibili in medetimo soggetto, ó per esferno contrarie, ò per appartener a specie diuer fe : come non puó effere medefimo supposito individuale fotto accideti di cavallo et huomo. fotto dimensioni di vna pianta, et vno animale. Oltre quello coprende tutto lo effere totalmete, pche eftra et oltre lo infinito effere, non e'co fa che fia : non hauendo eftra ne oftra : di quefle poi cialcuna coprende tutto lo effere, ma no totalmete pche oltre cialcuna sono infinite altre. Pero intedete tutto elsere in tutto: ma non Toham in on totalmente et omnimodamente in cialcuno. Jet mon totalises me Peró intendete come ogni cola évna; ma non : ... unimodamente. Pero non falla chi dice vno effere lo ente, la fustanza, et l' effenza,il qua le come infinito et interminato, tanto fecondo la fustanza, quanto secondo la duratione, quanto fecondo la grandezza , quanto fecondo il uigore; non ha raggione di principio ne di prin cipiato: perche concorrendo ogni cola in vnitá et identità, dico medefimo effere juiene ad hauere raggione absoluta et non respettiua.

Nel' uno infinito, inmobile, che é la fustanza, che e'lo ente, se ui troua la moltitudine

### DIALOGO QVINTO.

titudine, il numero , che per effere modo et moltiformità de lo ente, la quale niene à denominar cola per cola : non fa per questo che lo ente fia piu che uno : ma moltimodo, et molti forme, et molti figurato. Però profondamen te confiderando con gli Philosofi naturali,lafciando i' logici ne le lor phantafie, troniamo che tutto lo che fa differenza et numero, é puro accidente, é pura figura, é pura complessione : ogni produttione di qualfiuogla forte che la fia é una alteratione, rimanendo la fustanza sempre medefima perche non é che una, vno ente di umo,immortale Questo lo há possuro inten dere Pythagora che non reme la morte ma af-Alignation repetita la mutatione, l'hamno possuro intendere alignation repetita tutti Philosofi chiamati nolgarmente, Physici, Dial. 2 253 che niente dicono generarii secondo suffanza che mente dicono generarfi secondo sustanza ne corromperfi : se non uoglamo nominar in questo modo la alteratione. Questo lo há in tefo Salomone che dice no effer cofa noua fotto il fole : ma quelche é, fú giá prima. Hauete duq; come tutte le cose sono ne l'universo et l' vniuerfo é in tutte le cofe, noi in quello, quello in noiset coffi tutto concorre in una perfetta vni tá. Ecco come no douiamo trauaglarci il spirto, ecco come cola non é per cui sgomentar ne doniamo : perche questa unitá e lola et stabile, et fempre rimane : questo uno é eterno ; ogni uol to, ogni faccia, ogn' altra cofa, é uanitá, é come nulla, anzi é nulla tutto lo che e' fuor di que-Quelli Philosophi hanno ritrouata la fua amica Sophia, li quali hanno ritrouata questa

Frigida et imamia

Contentatoui o miferi et colomite Mortali, in questo tombe Polida, et farm confortations dist NHans.

Angi per il he die fto uno. miente e fuor di questo vin.

0

ri

ø

0

:

i

questa unitá. Medesima cosa á fatto é la Cophia. la uerita, la unità,. Hanno saputo tutti dire che uero, vno et ente son la medesima cosa : ma non tutti hanno intelo : per che altri hanno feguitato il modo di parlare : ma non hanno copreso il modo d'intendere di ueri sapienti. Ariftotele trá gl'altri che non ritrouó l'uno, non ritroue lo ente, et non ritrouo il uero :perche. non conobe come uno lo ente; et benche fufle stato libero di prendere la fignificatione de le ente, comune alla fuftanza, es l'accidente : et oltre de distinguere le sue cathegorie secondo. tanti geni et specie per tante differenze: non ha lasciato pero di esfere non meno poco aueduto nella uerita, per non profondare alla cognitione di questa vnità et indifferenza de la costantenatura et effere : et come lophifta ben fecco con maligne esplicationi, et con leggiere perfuationi peruertere le sentenze de gl'antichi, et opporfi à la uerità, non tanto forse per imbecillità de intelletto quanto per forza d'inuidia, et ambitione.

DI. Si che questo mondo, questo ente, uero, uniuerlo, infinito, inmenso: in ogni sua parte
é tutto. Tanto che lui élo istesso VBIQVE.
La onde ció che é ne l'uniuerso: al riguardo de
l'uniuerso (sia che si vuole à rispetto de li altri
particolari corpi) é per tutto, secondo il modo
della sua capacità: perche é sopra, é sotto, infra,
destro, sinistro, et secondo tutte differenze, locali: perche in tutto lo infinito son tutte queste
differenze, et nulla di queste. Ogni cosa che
prendemo

prendemo ne l'uniuerso, perche há in se quello che é tutto per tutto ; comprende in fuo mos do tutta l'anima del mondo (benche non total mente come giá habbiamo detto)la quale é tut ta in qualfiuogla parte di quello. Però come lo atto é uno, et fa uno effere ouumque lo fias cossi nel mondo non é da credere che sia pluralità di fustanza ; er di quello che ueramente é ente. Appreflo fo che hauete comecofa manife sta, che ciascuno tutti di questi modi innumera bili the noi ueggiamo ne l'universo, non sono in quello tanto come in un luogo continente. et come in uno interuallo et spacio : quanto come in uno comprensore, conservatore, motore, efficiente : il quale coffi tutto vien compre le da ciascuno di questi modiscome l'anima tut sa da ciascuna parte delmedesimo. pero beche vn patticolare mondo fi muona uerfo, et circa l'al tro, come la terra al fole, et circa il fole:niente di meno al rispetto dell' universo nulla si muone uerlo ne circa quello : ma in quello.

Oltre nolete che sicome l'anima (ancho secondo il dir comune) e' in tutta la gran mole á cui da l'effere ; et insieme infieme é indiui . dua : et per tanto medefinamente, é in tutto et in qualfiuogla parte intieramente : . coffi la effenza de l'universo é una nell'infinito, et in qualsiuogla cola presa come membro di quello : fi che à fatto il tutto, et ogni parte di quello viene ad effer uno fecondo la fuffanza: Onde non effere inconnementemente detto

1

03

tal

tut

ne

12:

114

ife

TZ

O

te,

0-

re

ut

al

ue

.

le

.

20

Ti

et -

di

di

1:

0

da Parmenide, vno . infinito, immobile . Sia che si nuole della sua intentione la quale é incerta, riferita da non affai fidel relatore. che quel tutto che si uede di differenza ne gli corpi quanto alle formationi, complessioni, figure, colori, et altre proprietadi, et communitadi: non é altro che un diuerso uolto di medefima fuftanza; uolto labile, mobile, corrottibile; di uno inmobile, perseuerante, et eterno effere ; in cui fon tutte forme, figure, et membri : ma indistinti et come agglomerati, non altrimente che nel feme, nel quale non é distinto il braccio da la mano, il busto dal capo, il neruo dal oslo : la qual distintione et sglomeramento, non uiene à pio dure altra et nuoua sustanza: ma uiene à ponere in atto, et compimento certe qualitadi. differenze, accidenti, et ordini, circa quella fustanza .

Et quel che si dice del seme al riguardo de le membra de gl' animali; medesimo si dice del cibo al riguardo de l'esser chilo, sangue, ssemma, carne, seme: medesimo di qualch' altra cosa che precede l'esser cibo d'altro medesimo di tutte cose, montando da l'insimo grado della natura, sino al supremo di quella, montando da l'università physica conociciuta da Philososi, alla altezza dell'archety-pa creduta da Theologi, seti piace; sin che si douenga ad una originale, et universale sustanza medesima del rutto, la quale si chiama lo ente, sondameto di tutte specie, et forme diverse.

Come

### 116 DIALOGO QVINTO

Come ne l'arte fabrile é una sustanza di legno. foggetta á tutte mifure, et figure, che non fon legno; ma di legno, nel legno, circa il legno. Peró tutto quello che fa diuerfità, di geni, di Specie, differenze, proprietadi : tutto che confiste nella generatione, corrottione, alteratione, et cangiamento; non é ente, non é effere : ma conditione, et circoftanza di ente et effere . il quale é uno, infinito, immobile, foggetto, materia, vita, anima, uero, et buono. Volete che per esfere lo ente indivisibile, et semplicisfimo perche é infinito; et atto tutto in tutto,et tutto in ogni parte (in modo che diciamo parte nello infinito, non parte dello infinito) non poffiamo penfar in modo alchuno; che la terra fia parte dello ente, il fole parte della fustan-22 · essendo quella impartibile : ma si bene é lecito dire, sustanza della parte, ò pur meglo fuftanza nella parte: Costi come non é lecito dire parte dell'anima effer nel braccio, parte dell'anima effer nel capo: ma fi bene l'anima nella parte che é il capo : la fustanza della parte 6 nella parte che è il braccio; perche lo essere portione, parte, membro, tutto, tanto, quanto, maggiore, minore, come quello, come quello, di questo, di quello, concordante, differente, et di altre raggioni ; che non fignificano uno also. luto : et peró non fi polsono riferire, alla fustam za, à l'uno, à l'ente, ma p la fuftanza, nell'uno, et circa lo ente, come modi, raggioni, et forme : coffi come comfimente si dice circa una sustaza essere la quantità, qualità, relatione, attione, pasfione.

## DIALOGO QVINTO

6-

1-

te

f-.

et

-

0

.

1.

3

fone, et altri circoftanti geni. Talmente ne l'uno ente summo, nel quale é indifferente l'atto dalla potenza, il quale può effere tutto affo-Jutamente, et é tutto quello che puó effere; e complicatamente uno, inmenso, infinito,che comprende tutto lo effere: et é esplicatamente in questi corpi sensibili, et in la distinta potenza et atto che veggiamo in essi. Peró volete che quello che e' generato et genera(ó fia equitoco ó univoco agente come dicono quei che uolgarmente Philosophano) et quello di che fi fa la generatione; sempre sono di medesima fustanza. Per il che non ui sonara mal nel' orecchio la fentenza di Heraclito, che disse tutte le cose esfere vno, il quale per la mutabilità ha in se tutte le cose; et perche tutte le forme sono. in elfo; conseguentemente tutte le diffinitioni gliconuegnono: et per tanto le contradittorie enunciationi son uere. Et quello che fa la molutudine ne le cose; non é lo ente, non é la cosa : ma quel che appare, che fi rapresenta al senso, et é nella superficie della cosa. THE. Cossi é. Oltre questo, noglo che apprendiate più capi di questa importantissima scienza, et di questo fon damento solidissimo de le ueritadi et secreti di matura: Prima dumque uoglo che notiate effere una et medefima scala, per la quale la natura descende alla produttion de le cose, et l' in telletto ascende alla cognition di quellé; et che l'uno et l'altra da l'unita procede all'unita, passando per la moltitudine di mezzi. Lascio che con il suo modo di philosofare gli Peripate

Tredetelo, firstete

Cive ascidanti circa. Jubstantiam aut m Jubstantia fina enta fine Vno.

Scala nature & Cognitions infices found dubis ex aima du cé limitibus ex lib. Creaturage ex fict immunicate autority qui bus is tum burnsam preraptum vult.

tici, et molti Platonici alla moltitudine de le cose come al mezzo fanno procedere il purissi. mo atto, da uno estremo, et la purissima poten za da l'altro. Come uoglonono altri per certa metaphora conuenir le tenebre, et la luce, alla constitutione de innumerabili gradi di forme. effigie, figure, et colori. Apprello i' quali che considerano dui principii, et dui principi : soc= correno altri nemici et impatienti di Poliarchi a, et fanno concorrere qué doi in uno, che medesimamente é abisso et tenebra, chiarezza et luce, oscurità profonda et impenetrabile, luce superna et inacceffibile. Secondo confiderate che l'intelletto uolendo liberarfe et disciorse dall' imaginatione alla quale é congionto : olere che ricorre alle mathematiche, et imaginabili figure, a fin che ó per quelle, ó per la fithilitudine di quelle comprenda l'effere et la fustanza de le cose viene anchora à riferire la moltitudine et diverfità di specie à una et mede fima radice : come Pythagora che puofe gli nu meri principii specifici de le cose, intese fundamento et sustanza di tutti la unità. Platone et altri che puosero le specie consistenti nelle figu re : di tutti il medesimo ceppo et radice inte fere ill punto come fustanza et geno uniuersale : et forse le superficie et re son quelle, che al fine intese Platone per il fao M A G N O. et il punto et atomo é quello che intese per il suo P A R V O, gemini prin cipii specifici de le cose, i' quali poi si riducono ad uno come ogni dividuo á l'individuo. Que

Que dumque che dicono il principio fuftantiale effer l'uno : uoglono che le sustanze son come i numeri, Gl' altri che intendeno il principio sustantiale come il punto : uoglono le sustanze de cose essere come figure. et tutti couuegnono con ponere un principio indiuiduo.Ma meglor et piu puro e' il modo di Pythagora che quel di Platone, pche la unità é cau la et raggione della individuita, et putalità et é un principio piu absoluto et accoodabile á l'vni tierfo ente.G.Perche Platone che uenne appre fo,no fece similmete,ne meglo che Pythagora? THE. Perche uolse piu tosto dicendo peggio, et con men comodo et appropriato modo, esfer Itimato maeltro, che dicendo meglormente, et meglo,farsi riputar discepolo. uoglo dire che il fine de la fua Philosophia era piu la propria gloria, che la uetirá : attefo che non posso dubitar che lui sapesse molto bene che il suo modo era appropriato piu alle cose corporali et corpo ralmente confiderate: et quell' altro, non meno accomodato et appropriabile à queste, che à tut te l'altre che la raggione, l'imaginatione, l'intel letto, l'una et l'altra natura sapesse fabricare.

d

C

.

la

le

u

1-

et

te

1-

il

1-

in

16

Ogniuno confessará che non era occolto à Platone che la unitá et numeri necessariamente essariamente essariamente, et donano raggione di punto et sigure; et non sono essariamente, et non prendeno raggione da sigure, et punti necessariamente, come la sustanza dimessonata et corporea, depende dall'incorporea et individus à: oltre che questa é absoluta da quella, pehe la

Lii. raggi-

raggione di numeri fi troua senza quella de mi fura ma quella no puó effere absoluta da questa perche la raggione di misure non si troua lenza quella di numeri : Però la arithmetrica fimilitudine, et proportione, é piu accomodata che la Geometrica, per guidaine per mezzo de la moltitudine, alla contemplatione et apprenfione di quel principio indivisibile, che per effere unica et radical sustanza di tutte cose: non é possibile ch'habbia un certo et determinato no me, et tal dittione che significhe più tosto pofitiua che privativamente : et peró é stato detto da altri punto, da altri unita, da altri infinito, et secondo uarie raggioni simili à queste. Aggiungi á quel che é detto che quando l' intelletto unol comprendere l'effentia di una cofa, uá fimplificando quanto può, uoglo dire, dalla compositione et moltitudiue se ritira rigittà do gl' accidenti corrottibili, le dimensioni, i' fegni, le figure, à quello che sottogiace à que-Cossi la lunga scrittura et prolissa fte cofe. oratione non intendemo, le non per contrattione ad una semplice intentione :l'intelletto in questo di mostra apertamente come ne l'unità confifta la fustanza de le cose, la quale na cercan do ò in uerità ó in fimilitudine. Credi che farebbe confummatissimo et perfettissimo Geometra quello che potesse cotrabere ad una intentione sola tutte le intentioni disperse ne principii di Euclide. Perfettiffimo Logico chi tutre le intentioni contrahesse ad una. Quindi é il grado delle intelligenze:per che le inferiori non

Optima fimilitudo, fau potimo exipli.

'ni

ta

23

i-

he

12

)-

re

0

-

0

,

ri non possono intendere molte cose, senon con molte specie, similitudini, et forme. Le sureriori intendeno meglormete con poche. Le altiffime con pochissime perfettamente. La prima intelligenza in una idea perfettiffimamente co prende il tutto. La divina mente, et la unità affoluta, senza specie alchuna, é ella medefimo lo che intende, et lo che inteso. Cossi dumque montando noi alla perfetta cognitione, andiamo complicando la moltitudine : come descen dendofi alla produttione de le cose, si uá esplicando la unita. Il descenso é da uno ente ad in finiti individui et specie innumerabili : lo afcenso é da questi á quello. Per cochiudere dum que questa seconda consideratione, dico che quando aspiriamo, et ne forziamo al principio et suftanza de le cose; facciamo progresso uerlo la indivisibilità : et giamai etedemo esser gi onti al primo ente, et universal sustanza, sin che non fiamo arrivati á quell' vno individuo, in cui tutto si comprende: Tra tanto, non piu credemo comprédere di sustanza et di essenza, che sappiamo comprendere di indiuisibilita quin di i' Peripatetici et Platonici, infiniti indiuidui riducano ad una individua raggione di mol te specie; innumerabili specie comprendono sotto determinati geni, quali Archita primo vol se che sussero diece. determinati geni ad uno ente, una cola; la qual cola, et ente, é compresa da costoro come un nome et dittione, et vna-lo gica intentione, et in fine vna uanita; perche trattando phisicamente poi, non conosceno vno 1.3.

principio di realitá et effere di tutto quel che 6, come una intentione, et nome comune á tutto quel che si dice, et si comprendetil che certo é ac

caduto per imbecillità di intelletto.

Terzo deui fapere che effendo la fustanza et effere distinto et affoluto da la quantità ; et per confeguenza la mifura et nomero non é fuftan za, ma circa la sustanza; non ente ma cosa di ente : auiene che necessariamente douiamo dire la fuftanza effentialmente effere fenza nume ro, et senza misura, et però una et individua in tutte le cose particolari, le quali hanno la sua particularità dal numero, cio é da cose che sono circa la sustanza. Onde chi apprende Polihim nio, come Polihimnio, non apprende fustanza particolare; ma sustanza nel particolare, et nelle differeze, che son circa quella, la quale per esse uiene à ponere questo huomo in numero et moltitudine sotto una specie. Quá come certi accidenti lumani fanno moltiplicatione di questi chiamati individui dell'humanità; Cossi certi accidenti animali fanno moltiplicatione di queste specie dell'animalità. Parimente certi accidenti uitali fanno moltiplicatione di questo animato et uiuete. Non altrimente certi accide ti corporei fanno moltiplicatione di corporeitá. Similmente certi accidenti di sussistenza fanno moltiplicatione di sustanza. In tal maniera certi accidenti di essere sanno moltiplicatione di entità, uerità, unità, ente, uero, uno.

Quarto prendi i segni, et le uerificationi, per le quali conchiuder noglamo gli contrarii

concor-

concorrere in uno : onde non fiá difficile al fine inferire, che le cose tutte sono uno : come ogni numero tato pare quanto impare, tantoin finito quato infinito, se riduce all' unità, la quale iterata con il finito pone il numero et con l'infi pito nega il numero. I fegni le prenderai dalla Mathematica: le uerificationi da le altre faculta di morali, et speculatiue. Hor quanto á segni. Ditemi che cosa é piu dissimile alla linea retta, che il circolo? che cola é piu contrario al retto che il curruo? pure nel principio, et minimo, concordano. Atteso che (come diuinamente notó il Cusano innentor di piu bei secreti di Geometria) qual differenza trouarai tu tráil minimo arco, et la minima corda? Oltre nel massimo, che disferenza troparai tra il circolo infinito et la linea retta: Non uedete come il circolo quanto é piu grande : tanto piu con il fuo arco fi ua approffimando alla rettitudine chi esi cieco che non ueda qualmente l'arco BB, per esser piu grande che l' arco A A. et l' arco CC, piu grande che l' arco BB. et l' arco DD. piu che gl' altri tre : riguardano ad effer parte di maggior circolo, et con questo pin et piu auicinarfi alla rettitudine della linea infinita del circolo infinito fignificata per I K ?

ons

1

e tou

Quiui certamente bisogna dire et credere, che s come quella linea che é piu grande, secondo la raggione di maggior grandezza é ancho piu retta : fimilmente la massima di tutte, deue esfere in superlatiuo piu di tutte, retta: tanto che al fine la linea retta infinita uegna ad effer circolo infinito. Ecco dumq; come non folame te il massimo, et il minimo conuegno in uno effere.come altre nolte habbiamo'dimoftrato. ma anchora, nel massimo et nel minimo uegnono ad esière uno et indisferente gli contrari. Oltre se ti piace comparare le specie finite, al tri angolo: perche dal primo finito et primo terminato, tutte le cole finite se intendeno per cer ta analogia participare la finitudine, et la terminatione, (come in tutti geni li predicati ana logi tutti predeno il grado et ordine dal primo et massimo di quel geno)pertato che il triango lo é la prima figura la quale non fi pu o risolue re in altra specie di figura piu semplice (come per il contrario il quatrangolo se risolue in triangoli) et però é primo fondamento di ogni cola terminata et figurata : Trouarai che il triangolo come non fi risolue in altra figura ! fimilmente non può procedere in triangoli, di quai gli tre angoli sieno maggiori o minori, be che fieno narii et diuerfi, di uarie et diuerfe figure, quanto alla magnitudine maggiore et mi nore, minima et massima. Peró se poni un triangolo infinito : (non dico realmente et affolutamente; perche l' infinito non há figura) ma infinito dico per suppositione, et per quanto angolo

fura ma quella no puó effere absoluta da questa perche la raggione di misure non si troua senza

quella di numeri : Però la arithmetrica fimilitudine, et proportione, é piu accomodata che la Geometrica, per guidaine per mezzo de la moltitudine, alla contemplatione et apprenfione di quel principio indivisibile, che per esfere unica et radical sustanza di tutte cose: non é possibile ch'habbia un certo et determinato no me, et tal dittione che significhe più tosto pofitiua che privativamente : et però é stato detto da altri punto, da altri unita, da altri infinito. et secondo uarie raggioni simili à queste. Aggiungi á quel che é detto che quando l' intelletto unol comprendere l'effentia di una cola, uá simplificando quanto può, uoglo dire, dalla compositione et moltitudiue se ritira rigittà do gl' accidenti corrottibili, le dimensioni, i' fegni, le figure, à quello che sottogiace à questecose. Cossi la lunga scrittura et prolissa oratione non intendemo, le non per contrattione ad una semplice intentione :l'intelletto in questo di mostra apertamente come ne l'unità confifta la fuftanza de le cofe, la quale ua cercan do ò in uerità ó in similitudine. Credi che farebbe confummatissimo et perfettissimo Geometra quello che potesse cotrahere ad una intentione sola tutte le intentioni disperse pe principii di Euclide. Perfettiffimo Logico chi tutre le intentioni contrahesse ad una. Quindi é il grado delle intelligenze:per che le inferio-

ri non

Ophima similiful

ri non possono intendere molte cose, senon con molte specie, fir ilitudini, et forme. Le sureriori intendeno meglormete con poche. Le altiffime con pochissime perfettamente. La prima intelligenza in una idea perfettiffimamente co prende il tutto. La divina mente, et la unità affoluta, senza specie alchuna, é ella medefimo lo che intende, et lo che inteso. Costi dumque montando noi alla perfetta cognitione, andiamo complicando la moltitudine : come descen dendofi alla produttione de le cose, si uá esplicando la unita. Il descenso é da uno ente ad in finiti individui et specie innumerabili : lo afcenso é da questi à quello. Per cochiudere dum que questa seconda consideratione, dico che quando aspiriamo, et ne forziamo al principio et sustanza de le cose; facciamo progresso uerso la indivisibilità : et giamai credemo esser gi onti al primo ente, et universal sustanza, fin che non fiamo arrivati á quell' vno individuo, in cui tutto si comprende: Tra tanto, non piu credemo comprédere di sustanza et di essenza,che sappiamo comprendere di indiuifibilità. Quin di i' Peripatetici et Platonici, infiniti indiuidui riducano ad una indiuidua raggione di mol te specie; innumerabili specie comprendono sotto determinati geni, quali Archita primo vol se che sussero diece. determinati geni ad uno ente, una cosa; la qual cosa, et ente, é compresa da costoro come un nome et dittione, et vna-lo gica intentione, et in fine vna uanitá; perche trattando phisicamente poi, non conosceno vno 1.3.

0

principio di realità et effere di tutto quel che 6, come una intentione, et nome comune à tutto quel che si dice et si comprendetil che certo é ac

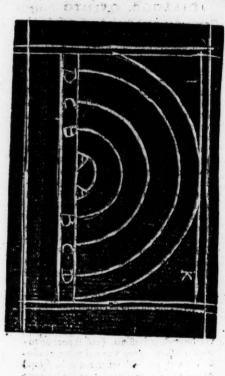
caduto per imbecillità di intelletto.

Terzo deui fapere che effendo la fustanza et effere, distinto et affoluto da la quantità ; et per confeguenza la mifura et nomero non é suftan za, ma circa la sustanza; non ente ma cosa di ente : aujene che necessariamente doujamo dire la sustanza essentialmente essere senza nume ro, et senza misura, et però una et individua in tutte le cose particolari, le quali hanno la sua particularita dal numero, cio é da cose che sono circa la sustanza. Onde chi apprende Polihim nio, come Polihimnio, non apprende sustanza particolare; ma sustanza nel particolare, et nelle differeze, che son circa quella, la quale per esse uiene à ponere questo huomo in numero et moltitudine sotto una specie. Quá come certi accidenti lumani fanno moltiplicatione di questi chiamati individui dell'humanità; Cossi certi accidenti animali fanno moltiplicatione di queste specie dell'animalità, Parimente certi accidenti uitali fanno moltiplicatione di questo animato et uiuete. Non altrimente certi accide ti corporei fanno moltiplicatione di corporeita. Similmente certi accidenti di sussiftenza fanno moltiplicatione di sustanza. In tal maniera certi accidenti di essere sanno moltiplicatione di entità, uerità, unità, ente, uero, uno.

Quarto preudi i fegni, et le uerificationi, per le quali conchiuder noglamo gli contrarii

concor-

concorrere in uno : onde non fiá difficile al fine inferire, che le cose tutte sono uno : come ogni numero tato pare quanto impare, tantoin finito quato infiniro, se riduce all' unità. la quale iterata con il finito pone il numero et con l'infi pito nega il numero. I segni le prenderai dalla Mathematica: le verificationi da le altre faculta di morali, et speculatiue. Hor quanto á segni. Ditemi che cosa é piu dissimile alla linea retta, che il circolo? che cosa é piu contrario al retto che il curruo? pure nel principio, et minimo, concordano. Atteso che (come diuinamente notó il Cusano innentor di piu bei secreti di Geometria) qual differenza trouarai tu tráil minimo arco, et la minima corda? Oltre nel massimo, che differenza trouarai tra il circolo infinito et la linea retta: Non uedete come il circolo quanto é piu grande : tanto piu con il fuo arco fi ua approffimando alla rettitudine chi é si cieco che non ueda qualmente l'arco BB, per esser piu grande che l' arco A A. et l' arco CC, piu grande che l' arco BB. et l' arco DD. piu che gl' altri tre : riguardano ad effer parte di maggior circolo, et con questo pin et piu auicinarfi alla rettitudine della linea infinita del circolo infinito fignificata per I K ?



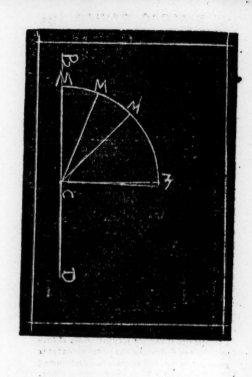
Quiui certamente bisogna dire et credere, che s come quella linea che é piu grande, secondo la raggione di maggior grandezza é ancho piu retta : fimilmente la maffima di tutte, deue effere in superlativo piu di tutte, retta: tanto che al fine la linea retta infinita uegna ad effer circolo infinito. Ecco dumq; come non folame te il maffimo, et il minimo conuegno in uno effere.come altre nolte habbiamo'dimoftrato. ma anchora, nel maffimo et nel minimo uegnono ad esfere uno et indifferente gli contrari. Oltre se ti piace comparare le specie finite, al tri angolo: perche dal primo finito et primo terminato, tutte le cole finite se intendeno per cer ta analogia participare la finitudine, et la terminatione, (come in tutti geni li predicati ana logi tutti predeno il grado et ordine dal primo et massimo di quel geno)pertato che il triango lo é la prima figura, la quale non fi pu o risolue re in altra specie di figura piu semplice (come per il contrario il quatrangolo se risolue in triangoli) et però é primo tondamento di ogni cola terminata et figurata : Trouarai che il triangolo come non fi risolue in altra figura ! fimilmente non può procedere in triangoli, di quai gli tre angoli sieno maggiori o minori, be che fieno uarii et diverfi, di varie et diverse figure, quanto alla magnitudine maggiore et mi nore, minima et massima. Peró se poni un triangolo infinito : (non dico realmente et affolutamente; perche l' infinito non há figura) ma infinito dico per suppositione, et per quanto angolo .

## 116 DIALOGO QVINTO.

dá luogho á quello che uoglamo di mostrare) quello non hará angolo maggiore, che il triangolo minimo sinito, non solo che li mezzani, et altro massimo. Lasciando stare la comparatione de sigure et sigure, dico di triangoli et triangoli: et prédendo angoli et angoli, tutti (quantíque grandi et piccioli,) sono equali come in questo quadro appareo il quale per ll dia metro é diusso in tanti triangoli: doue si uede, che non solomente sono uguali li angoli retti di tre quadrati A, B, C, ma ancho tutti gl'acuti che risultano per diussono di detto diametro che constituisce tanti al doppio triangoli, tutti di equali angoli.



Quindi per similitudine molto espressa si ve de come la una infinita fustanza può essere in tutte le cose tutta, benche in altri finita in altri infinitamente; in questi con minore, in quelli con maggior milura. Giongi à questo (per veder oltre che in questo uno et infinito, li contrarii concordano) che lo angolo acuto et ottufo sono dui contrarii, i'quali non uedi qualmete nascono da uno , individuo , et medesimo principio, cio é da una inclinatione che fà la linea perpendicolare M, che si congionge alla linea iacente BD. nel punto C? Questa su quel punto con una semplice inclinatione uerso il punto D. dopo che faceua indifferentemente angulo retto et retto; uiene á fare tanto maggi or differenza di angolo acuto et ottufo, quanto piu s' auicina al punto C. al quale essendo gionta, et unita ; fà l' indifferenza d' acuto et ottuofo, fimilmente aunullandofi l'uno et l'altro, perche sono uno nella potenza di medesima linea. Quella come há possuto unirsi, et farsi indifferente con la linea B D. colli può disunirsi et farfi differente da quella, fuscitando da medefimo, uno, et individuo principio, i contrariifimi angoli che sono il massimo acuto, et massimo ottufo: fin al minimo acuto, et ottufo mi nimo, et oltre all' indifferenza di retto, et quella concordanza che confiste nel contatto della perpendicolare, et iacente.



Quanto alle uerificationi poi ; chi non & primamente circa le qualitadi attiue prime del la natura corporea : che il principio del calore é indiuifibile, et peró leparato da ogni calore à perche il principio non deue effere cofi alchuna de le principiate? Se é cossi chi deve dubitare di affirmare che il principio non écaldo ne freddo, ma uno medefimo del caldo et del fred do? Onde auiene che un contrario é principio de l'altro, et che però le trasmutationi son circolari; senon per effere un soggetto, un principio, un termine, et una continuatione, et un concorfo de l'uno et l'altro ? Il minimo caldo et il minimo freddo non son tutte uno? Dal termine del massimo calore, non si prende il principio del moto verso il freddo ? quindi é aperto che non folo ocorreno taluolta i' dui massimi. nella refistenza, et li dui minimi nella concor danza; ma etiam il massimo et il minimo per la uicissitudine di trasmutatione : onde non fenza caggione nell' ottima dispositione soglo no temere i' medici, nel supremo grado della felicità, son più timidi gli prouidi. uede uno effere il principio della corrottione et generatione? l'ultimo del corrotto, non é prin cipio de l' generato ? non diciamo insieme tolto quello, posto questo: era quello, é questo? Certo(le ben misuramo)ueggiamo che la corrottione non é altro che una generatione: et la generatione non é altro che una corrottione : l'amore é un odio, l'odio é uno amore al fine. L'odio del corrario, é amore del conueniente, l' amor

l'amor di questo é l'odio di quello. Infustanza durnque et radite, é una medefima cofa amore et odio : amicitia et lite. Da onde piu comodamente cerca l'antidoto il medico, che dal ueleno? chi porge meglor Theriaca che la uipera? Ne massimi ueneni, ottime medecine. Vna potenza non é di dui cotrarii oggerii? hor onde credi che cio sia, se non da quel che cossi vno éil principio de l'essere, come uno é il principio di concepere l' uno, et l'altro oggetto; et che coffi li contrarii fon circa un foggetto, come sono appresi da uno et medesimo sen fo? Lascio che l'orbicolare posa nel piano, Il concauo s' acqueta et risiede nel conuesso. L' iracondo uiue gionto al patiente. Al superbissi mo massimamente piace l'humile, A, l'auaro il liberale.

In conclusione chi uuol sapere massimi fecreti di natura, riguardi et contemple circa gli minimi, et massimi de gli contrarii et op politi. Profonda magia é saper trar il contrario, dopo hauer trouato il punto de l' unione. A' questo tendeua con il pensiero il pouero Aristotele ponendo la prinatione (á cui é congion ta certa dispositione) come progenitrice, parente, et madre della forma: ma non ui poté aggiungere, no ha possuto arrivarui; perche fer mando il pié nel geno de l'oppositione; rimafe inceppato di maniera, che non descendendo alla specie de la contrarietá, non giunse, ne fisio gl' occhi al scopo: dal quale erro à tutta passata, dicendo i' contrarii non posser attualmente conuenire in soggetto medefimo.

?

POL. Alta, rara, et fingularmente hauete determinato dell' tutto, del massimo, de l'ente, del principio, de l'unto, de Maui uorei ucder diffinguere de l'unità, perche trouo un VE' SO-LI. Ostré che sento grande angoscia per quel che nel mio marsupio et crumena, non ui alloggia piu che un uedouo solido. TH. Quella unità é tutto la quale non é esplicata, non é sotto distributione et distintione di numero, et tal singularità che tu intendereste sorte; ma che é complicante et comprendente. P. Exemplus Per che à dire il uero intendo, ma non capio.

THEO. Come il denario é una unità fimilmente,ma complicante; il centenario non meno é unita, ma piu complicante; il millenario non e' unita meno che l'altre, ma molto piu complicante. Questo che ne l' Arithmetri ca ui propono; deui piu alta et semplicemente in tenderlo ne le cose tutte . Il sommo bene, il fommo appetibile, la fomma perfettione , la fomma beatitudine, confiste nell'unità che com plica il tutto. Noi ne delettamo nel colore, ma non in uno esplicato qualumque sia, ma massime in uno che complica tutti colori: Ne delettamo nella uoce non in una fingulare; ma in una complicante che refulta da l'armonia di molte. Ne delettamo in vno fensibile:ma maffime in quello che comprende in fe tutti fenfibili, in vno cognoscibile che copreda ogni cog noscibile; in uno apprensibile, che abbraccia tut to che si può coprendere; in uno ente, che com . plette tur.

## DIALOGO QVINTO

tutto, massime in quello uno che é il tutto iffesso. Come tu Polihimnio ti delettareste piu ne Punitá di una gemma tanto pretiofa che contravaleffe à tutto l' oro del mondo : che nella moltitudine di miglaia delle miglaia di tai fol di, di quali ne hai uno in borfa. POL. timé. GE. Eccomi dotto perche come chi non intende uno, non intende nulla : cossi chi intende ueramente, uno intende tutto ; et chi piu s' auicina all' intelligenza dell'uno, s'appros fima piu all' apprension di tutto. DIC. Cossi io fe hó ben compreso, mi parto molto arrichito dalla contemplatione del Theophilo, fidel relatore della Nolana Philosofia, TH. Lodati fieno gli dei, et magnificata da tutti uiuenti la infinita fempliciffima, uniffima, altiffima, et abfolutiffima caufa, principiq, et uno.

Fine de Cinque Dialogi, dela causa, principio, et vno.



